
Dialogues d'histoire ancienne

Sources et problématique d'une histoire religieuse de l'esclavage en
Guyane : XVIIe-XVIIIe siècles
Vincent Belrose-Huyghues

Citer ce document / Cite this document :

Belrose-Huyghues Vincent. Sources et problématique d'une histoire religieuse de l'esclavage en Guyane : XVIIe-XVIIIe siècles.

In: Dialogues d'histoire ancienne, vol. 10, 1984. pp. 397-411;

doi : https://doi.org/10.3406/dha.1984.1634

https://www.persee.fr/doc/dha_0755-7256_1984_num_10_1_1634

Fichier pdf généré le 16/05/2018

https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/dha
https://www.persee.fr/doc/dha_0755-7256_1984_num_10_1_1634
https://www.persee.fr/doc/dha_0755-7256_1984_num_10_1_1634
https://www.persee.fr/authority/256504
https://doi.org/10.3406/dha.1984.1634
https://www.persee.fr/doc/dha_0755-7256_1984_num_10_1_1634


DHA 10 1984 397 - 412 

SOURCES ET PROBLÉMATIQUE 

D'UNE HISTOIRE RELIGIEUSE DE L'ESCLAVAGE EN GUYANE 

XVIIe - XVIIIe siècles 

I - LE CADRE HISTORIQUE 

Un bref rappel des principaux événements religieux de l'histoire guya- 
naise me semble un utile préalable dans la mesure où il est très difficile de 
les trouver dans l'historiographie de cette région, L'Histoire Universelle 
des Missions Catholiques de Monseigneur Delacroix, la mieux informée 
pour la Guyane, offre à deux endroits un exposé clair et assez détaillé (1). 
Sur une base amérindienne, dont les composantes religieuses aux XVe- 
XVIe siècles nous sont connues essentiellement par des témoignages 
européens et souvent missionnaires, et que l'on a tendance à donner comme 
immuables et forcément semblables à ce que l'ethnographie des XIXe et 
XXe siècles nous a révélé, sont venus se greffer des apports multiples. Ces 
apports n'ont peut-être pas laissé de traces, et n'ont peut-être pas eu 
d'influence sur le moment ni de conséquences jusqu'à nos jours, mais il appartient 
à l'historien de les rechercher dans leurs plus fines particularités, afin d'en 
rendre compte et de les prendre en compte dans une évaluation complète 
de la situation religieuse à différentes époques. 

L'expérience a montré que les tentatives manquées des premiers colons 
protestants français n'avaient pas marqué les lieux de leur implantation 
éphémère, mais que leurs témoignages, diffusés en France dans les milieux 
catholiques, avaient eu une influence sur la vocation missionnaire de leurs 
successeurs catholiques. «L'appel missionnaire pour les terres lointaines», ainsi 
que le définit M. Mollat lors du Colloque d'Histoire des Missions en 1980 
(2), a pu se nourrir de témoignages, et donc de jugements a priori qui 
venaient d'une perception du monde différente. D a pu, sur le terrain, modeler 
la pratique missionnaire dans la même mesure que les particularités du 
terrain d'évangélisation. Cette démarche se justifie pour le début du XVIIe 
siècle, lorsque l'on constate que, Protestants ou Catholiques, les colons 
français pour la Guyane ont en commun la même origine géographique, 
en gros la Normandie, et que cette même Normandie a fourra pour la mê- 



398 V. BELROSE-HUYGHUES 

me période l'essentiel du personnel missionnaire de la France, Capucins 
et prêtres diocésains surtout, mais aussi Jésuites (3). 

Après les tentatives huguenotes, l'implantation des Hollandais et des 
Juifs chassés du Brésil en 1654 me paraît avoir été négligée à divers points 
de vue. D'abord, les liens entre Huguenots français et hollandais sont 
souvent ignorés des historiens francophones de la Caraïbe et de l'Amérique 
équatoriale, alors qu'un centre d'histoire et de généalogie existe à La Haye 
(4). D montre les courants économiques et religieux, voire les alliances 
matrimoniales qui unissent le Portugal à la Normandie, puis aux Pays-Bas, dès 
le XVe siècle (5), et qui se poursuivent, aux XVle et XVIIe siècles, par 
l'apprentissage que les négociants normands font des routes et des méthodes 
du commerce par l'Atlantique auprès des Juifs portugais et des gens des 
Pays-Bas, catholiques et hugenots. Le manque de culture historique sur les 
premiers temps de l'expansion coloniale française, sous Richelieu et Maza- 
rin, me paraît beaucoup plus grave pour la Guyane que pour les Antilles, 
dans la mesure où cette région conservera les mêmes partenaires tout au 
long de son histoire : Hollandais d'un côté, Portugais de l'autre et que ces 
voisins seront pour les colonisateurs français des ennemis ou des 
collaborateurs au gré des circonstances. L'importance des Hollandais et des Juifs a 
été révélée pour l'introduction, la première, qu'ils firent d'esclaves africains 
en Guyane française. L'historiographie relève le fait, et s'en tient là. Or, cet 
événement est d'une grande importance du point de vue culturel et plus 
particulièrement religieux, puisque, à diverses reprises, la colonie de Guyane 
fera appel au Surinam voisin pour pallier l'insuffisante fourniture de main- 
d'œuvre servile par la Compagnie à Monopole française (notamment en 1713 
de façon officielle). Ajoutons qu'entre 1809 et 1817 les Portugais, 
maîtres de la Guyane, importèrent 2 000 esclaves du Nord-Est du Brésil. Au 
XVIIIe siècle, ainsi que le relève M.-J. Jolivet (6), c'est par l'intermédiaire 
des bateaux étrangers venant approvisionner le Surinam, ou par le 
commerce direct avec ce pays voisin, qu'a été assurée l'importation d'esclaves 
en Guyane française. 

Il serait intéressant de savoir ce que Hollandais et Juifs du Brésil 
installés en Guyane, puis Hollandais et Juifs du Surinam pensaient de la religion 
de leurs esclaves, s'ils s'en préoccupaient et s'ils avaient le souci de les 
convertir au christianisme ou au judaïsme. Sur ces questions il semble bien que 
la plupart des historiens se contentent d'à priori vagues tenant au caractère 
purement lucratif des rapports que Juifs comme Calvinistes entretenaient 
avec les populations des mondes d'outre -mer, envers lesquels ils négligaient 
délibérément tout prosélytisme religieux (7). Des études poussées sur l'océan 
Indien ont déjà amené à nuancer ces jugements (8), il faudrait faire de même 
pour l'Atlantique, d'autant plus qu'un texte de Malouet qui était allé visiter 
le Surinam en 1777 nous dit : «J'ai vu les Hollandais regretter pour leurs 
nègres la proscription du culte romain et y tenter la voie des missions» (9). 



DIALOGUES D'HISTOIRE ANCIENNE 399 

A ce point, il faudrait ajouter que la participation des Hollandais à 
la fourniture d'esclaves à la Guyane durant les XVIIe et XVIIIe siècles 
a donné à la composition ethnique de la classe servile une grande originalité 
par rapport aux Antilles. Dès 1690, la sucrerie Noël à Rémire compte 12 
Fons pour 29 originaires de la côte des Esclaves et 11 Congos (10). De plus, 
la créolisation de la population servile, très marquée en Martinique au XVIIIe 
et sans doute aussi en Guadeloupe, n'a jamais été significative en Guyane 
où les apports ont dû être renouvelés sans cesse. Ainsi, selon les premières 
estimations de M.-J. Jolivet (qu'il faut enrichir des recherches sur le 
Surinam de Price et de S. de Groot)>les Fanti-Ashanti du Ghana auraient 
constitué le groupe dominant par sa culture, alors que cette place revient aux 
Fons du Dahomey, dans les Antilles grandes et petites. 

Les témoignages des missionnaires jésuites à la fin du XVIIe et au 
XVIIIe siècle pourraient nous aider à connaître l'origine de ces Africains 
introduits par la traite hollandaise et portugaise, puisque l'une des 
fonctions de curé, ou plutôt «missionnaire des Nègres» comme on disait en 
Guyane, était d'aller catéchiser les esclaves à leur débarquement avant 
dispersion dans les habitations, dans les «langues de Guinée» que certains 
Jésuites maîtrisaient. 

Cela nous introduit à la chronologie proprement missionnaire. Elle 
ne peut commencer avant 1654, date de l'introduction de l'esclavage dans 
cette partie du monde. Elle commence avec les Capucins et par une 
contestation. Il est assez étonnant de voir comment les périodes de zèle 
missionnaire dans les colonies d'Amérique françaises, se sont accompagnées d'une 
dénonciation de l'esclavage au nom des principes mêmes du christianisme 
et de l'esprit des missions. Vers 1650, les Capucins estiment que «les fils 
d'esclaves baptisés et donc nés chrétiens ne peuvent être maintenus en 
esclavage» (11). Au milieu du XVIIIe siècle, l'intérêt que les Jésuites de toutes 
les colonies catholiques portaient aux esclaves et l'influence qu'ils semblaient 
avoir sur eux a peut-être précipité leur perte. Ce point est à souligner, 
puisque, malgré l'absence de toute recherche documentaire sérieuse, une thèse 
publiée en Martinique par le CERAG considère, de façon primaire, la chris- 
tianisation comme un outil de maintien et de contrôle d'un «modèle 
esclavagiste guyanais» tiré beaucoup plus des lectures théoriques de son auteur 
que d'une étude sérieuse des sources (12). M.-J. Jolivet elle-même, pour les 
besoins de sa démonstration, n'hésite pas à affirmer que «les Jésuites qui ont 
été implantés en Guyane au XVIIIe siècle se sont surtout attachés à 
christianiser les Indiens, ne s'occupant pour les Noirs que des seuls esclaves de 
leurs plantations» (13). On sait que rien n'est plus faux, puisque la «cure 
des Nègres» revenait expressément aux Jésuites affectés à Cayenne. Elle 
consistait à accueillir les esclaves au débarquement et à visiter les 
habitations. Ce ministère a été, d'une certaine façon, bien plus suivi que l'évan- 



400 V. BELROSE-HUYGHUES 

gélisation des Indiens. L'histoire religieuse de l'esclavage devrait s'arrêter 
avec la première abolition et faire intervenir le témoignage, après la 
disparition du dernier Jésuite en 1768, des Pères du Saint Esprit, des sœurs grises 
(Missionnaires de Chartres) et de divers prêtres diocésains dont le repérage, 
ainsi que le souligne G. Debien, devrait être accompli au préalable (14). 
La connaissance de cette période (1762-1792) ne fait intervenir jusqu'à 
présent aucun élément religieux. D serait intéressant d'y voir se développer 
ou non l'influence des idées philosophiques, l'abbé Raynal, référence toujours 
oubliée, ayant pris la peine de consacrer unchapitre de son Histoire 
philosophique des Deux Indes à la Guyane, chapitre, il est vrai, largement inspiré des 
écrits de Malouet (15). Au terme de ce survol historique il ne faudra pas 
oublier un trait caractéristique de l'esclavage en Guyane, le marronnage. 

L'introduire en termes d'histoire religieuse n'a rien d'original, puisque 
nos principales sources, administratives ou jésuites, parlent de la persistance 
de pratiques chrétiennes au milieu des bandes de fugitifs. G. Debien, à partir 
de divers textes, a soulevé les questions des rapports des missionnaires 
jésuites avec les marrons et de l'absence de rejet de la religion des anciens 
maîtres blancs qui mériteraient d'être approfondies, à l'image de ce qui a été fait 
au Surinam par Price et De Groot,avant que des réponses hâtives et 
nécessairement inexactes ne soient données (16). 

En tout cas, l'importance du marronnage dans les faits et dans la 
documentation donne à la Guyane la chance de pouvoir évaluer la part 
de l'évangélisation qui pouvait survivre à l'esclavage, le rôle structurant 
de la religion chrétienne, la place des missionnaires dans la conscience des 
esclaves, etc. En adoptant la méthodologie de l'étude des mouvements 
sociaux que l'on utilise pour l'Europe à l'époque moderne, on doit pouvoir 
enfin approcher les eslaves, connaître leur point de vue et critiquer le 
témoignage des maîtres blancs. 

Avec les marrons la boucle est bouclée, puisque, regroupés dans la 
forêt, ils ont adopté le mode de vie des Amérindiens, avec lesquels ils ont 
établi des relations dont les premières études d'anthropologie et d'histoire 
montrent l'importance et la complexité. Quelle est la part des influences, 
de toutes les influences, reçues en Guyane dans la vie religieuse ? Rites et 
croyances des sociétés de marrons ont-ils suivi un chemin parallèle à celui 
des sociétés Galibis ? Comparer les deux groupes ne serait-il pas d'un grand 
intérêt, même si, aujourd'hui, rien ne permet de distinguer à première vue 
des influences chrétiennes, que ce soit chez les Amérindiens ou chez les 
Boni de Guyane française ? 

II - SOURCES ET MÉTHODOLOGIE 

La question des rapports de l'anthropologie à l'histoire à propos du 
marronnage est déjà une question méthodologique. Alors qu'elle commence 



DIALOGUES D'HISTOIRE ANCIENNE 401 

seulement à intéresser certains chercheurs guyanais, elle a fait l'objet 
d'études très sérieuses dans le pays voisin, le Surinam. 

En Guyane française les travaux de J. Hurault, dont la valeur 
documentaire est incontestable, mais la perspective largement dépassée, servent de 
base de référence à des «travaux» et «recherches» de qualités diverses qui 
empruntent aussi beaucoup à G. Debien. On peut y ajouter les compilations 
souvent fautives qui tiennent lieu de manuels d'histoire de la Guyane (17). 

Au Surinam, les anthropologues ont su se dégager d'une simple 
description des groupes de Noirs réfugiés pour tenter de retrouver la logique de 
leur formation et la dynamique de leur évolution en faisant largement 
référence à l'histoire oráe et documentaire. 

A mon sens l'évauation des phénomènes religieux à travers l'histoire 
guyanaise doit abandonner les catégories missionnaires (paganisme, 
christianisme) ou rationalistes (même si ce rationalisme se prétend marxiste 
comme chez Cardoso) pour adopter une démarche anthropologique prenant 
en compte toutes les données de la situation, qu'elles soient d'ordre social, 
économique ou plus précisément ecclésiastique. 

Comme chez nos voisins, cette évaluation complète doit s'accrocher 
au plus strict respect de la chronologie pour ne pas se laisser aller à des 
théories explicatives de certains aspects de la réalité d'aujourd'hui. 

Pour cela il faut chercher, car bien souvent les hypothèses présentées 
comme des certitudes reposent sur réparpillement chronologique des sources 
et la disparité de leur nature. La multiplication des bases documentaires 
est le meilleur garde-fou contre les schémas explicatifs simplistes dont l'utilité 
politique est évidente, mais qui n'apportent pas grand chose à la 
connaissance du passé et donc à l'appréhension véritable de la réalité d'aujourd'hui. 

Pour connaître l'état de la question, les recherches d'histoire 
proprement religieuse conduites actuellement en France n'apporteront rien de 
précis sur la Guyane ni même sur son environnement, mais plutôt sur les 
orientations nouvelles de l'historiographie française (18). Elles permettront 
en particulier une large ouverture sur l'ensemble colonial français, perçu 
dans sa dimension religieuse, sur le monde catholique français de l'Acadie 
à l'Ile Bourbon en passant par la Basse Bretagne. Des parallèles pourront être 
très utilement tracés entre le petit peuple des paroisses rurales de la France 
et les esclaves de Guyane sans négliger les engagés et Petits Blancs. Certaines 
oppositions a priori entre l'état de la religion en Europe et dans les Iles 
à sucre tomberont alors, permettant d'approcher et peut-être de saisir des 
spécificités plus réelles. Je pense en particulier à une opposition soulevée 
par M.-J. Jolivet entre rites et dogmes dans la problématique missionnaire, 
les rites lui semblant avoir été privilégiés, au dépens des dogmes, dans 
l'enseignement reçu par les esclaves (19). 

C'est à partir des travaux relatifs à l'esclavage que l'on a le plus de 



402 V. BELROSE-HUYGHUES 

chance de rencontrer documents et analyses touchant à la situation 
religieuse dans les îles et plus particulièrement à la religion des esclaves. G. Debien 
qui m'a amené à m'intéresser à cette question ,en a parfaitement résumé 
l'état dans la synthèse qu'il a donnée récemment (20). En attendant qu'il 
parachève la reprise qu'il veut nous donner de ses Esclaves aux Antilles 
françaises paru en 1974, nous lui emprunterons ses considérations sur «Les 
esclaves et la religion» (p. 249-295) qui sont jusqu'à l'heure actuelle les 
seules que l'on puisse retenir. Si G. Debien s'intéresse aujourd'hui à la chris- 
tianisation des esclaves aux Antilles françaises, c'est qu'il est le seul à avoir 
tenté de dépasser l'histoire de l'église aux Antilles telle qu'elle a été assez 
abondamment traitée dans la première moitié de ce siècle (21). Sa 
démarche reste néanmoins prudente. Pour lui c'est par une enquête sur le clergé, 
institutions, ordres et congrégations, que toute recherche d'histoire 
religieuse doit commencer et c'est à une évaluation de la christianisation des 
esclaves, nourrie des témoignages des religieux et des colons, qu'elle doit parvenir. 
La survivance ou l'intégration des croyances africaines à la pratique et aux 
dogmes catholiques lui paraît être une certitude inaccessible à toute étude, 
faute de documents et surtout par manque d'informations sur les religions 
de l'Afrique. Notre connaissance des religions de l'Afrique n'a cessé de 
s'améliorer depuis dix ans, beaucoup mieux que celle de l'origine des 
esclaves de Guyane. Mais les documents religieux, au fur et à mesure des 
trouvailles, se révèlent plus riches en détails sur ce sujet qu'on ne le pensait alors. 

L'évaluation de la christianisation des esclaves à laquelle G. Debien 
voudrait conduire la recherche n'est, au fond, que le premier acte de 
courtoisie que tout historien de l'outre-mer colonial se doit de rendre à sa plus 
grande pourvoyeuse de témoignages et de documents : la mission 
catholique. C'est elle qui rend possible toute critique des sources politiques et 
économiques. Il convient donc d'essayer de répondre à la question qui 
la préoccupe : quel fut son succès, dans quelle mesure contribua-t-elle — 
quelles que fussent les circonstances — à la diffusion de l'Évangile parmi le genre 
humain ? 

Comment savoir, puisque la correspondance des colons parle peu de 
religion et encore moins de celle de leurs esclaves et que le témoignage de 
l'administration reflète bien plus souvent le «souhaité», proche parfois du 
délire organisational, que le «constaté». Les sources religieuses permettent 
de critiquer les documents des administrations coloniales, mais l'inverse 
n'est guère possible. On doit donc élargir, par une enquête systématique, le 
faisceau des documents de nature ou d'origine religieuses et faire jouer 
tous les témoignages de laïcs, voyageurs de passage dans la colonie, qui 
n'étaient pas impliqués dans une entreprise sédentaire de longue durée, ce 
qui les marque immanquablement du syndrome de la maladie administrative. 
L'idéal serait, en fait, de reprendre le cadre pluridisciplinaire dans lequel une 



DIALOGUES D'HISTOIRE ANCIENNE 403 

équipe de chercheurs avait voulu inscrire l'étude de la colonisation d'Ancien 
Régime en Guyane française (22). Sa démarche consistait à élargir la 
connaissance de la documentation relative à la Guyane, à en faire l'inventaire 
et l'analyse et à se limiter, dans un premier temps, à la multiplication des 
études ponctuelles très documentées, avant toute synthèse. Il semble bien 
que ce projet ait été abandonné et que les quelques travaux qu'il a permis 
de réaliser aient été considérés comme définitifs par les quelques étudiants 
guyanais qui, depuis lors, se sont attaqués au problème de l'esclavage. 
Remarquons que, si M. Hurault fait état de recherches dans les archives de la 
Province de France de la Compagnie de Jésus et signale fort utilement un 
certain nombre de lettres, il n'en a fait dans ses publications aucun usage qui 
puisse servir à éclairer l'histoire de l'esclavage en Guyane. Les sources 
religieuses connues peuvent donc être considérées comme inexploitées à 
ce jour, pour ce qui concerne notre sujet. Encore faut-il considérer qu'une 
grande partie de ces sources reste à découvrir. 

Les Capucins qui, les premiers, firent des séjours prolongés en Guyane, 
se sont peut-être trouvés en présence d'esclaves africains introduits en 1643 
par l'expédition de Poncet de Brétigny (23). Rappelons que le Capucin 
Pacifique de Provins fut mêlé à la préparation de l'expédition de 1652 et 
chargea un prêtre provençal, l'abbé de Sisgau, de recruter des prêtres pour 
y participer. L'un deux, après l'échec, publia une relation dans laquelle il 
tirait la leçon de l'expérience et proposait des solutions pour remédier à 
l'anarchie et à l'indiscipline qui régnaient dans les missions (24). Le père 
Biet, dont on connaît le rapport édité en 1664, n'était pas Capucin, mais 
prêtre séculier. П n'en demeure pas moins vrai qu'un certain nombre de 
rapports établis par les Capucins furent adressés en France et même à Rome, 
à la Propagande, où j'en ai découvert un que je me propose d'éditer 
prochainement. On peut espérer de l'étude de ces documents plus de précisions sur 
la date de la première utilisation d'esclaves africains en Guyane datée 
traditionnellement de la fuite des Juifs et des Hollandais du Brésil en route 
pour le Surinam en 1656. Ce qui a été trouvé à Rome peut l'être aussi en 
Normandie, comme le prouvent les recherches de M. Petitjean-Roget en 
Martinique, et sans doute aussi au Canada, puisque, à une certaine période, 
les Capucins s'attribuèrent une juridiction qui allait de l'Acadie à Saint- 
Christophe pour pouvoir arracher quelques Antilles à leurs concurrents 
dominicains. 

Ces recherches nous renseigneraient peut-être mieux sur le premier 
établissement religieux de Kourou, repris ensuite par les Jésuites. D'autres 
recherches à Rome entreprises par l'abbé David dans le cadre de recherches 
déjà signalées par l'article de Charles Frostin se sont révélées fructueuses. 
Nous attendons de les dépouiller et d'en faire une analyse qui entrera dans 
le cadre de nos recherches documentaires et bibliographiques. 



404 V. BELROSE-HUYGHUES 

C'est à partir de 1651 que les Jésuites, installés aux Antilles, 
commencent à s'intéresser à la Guyane française. En 1653 le Père Biet contacté par 
l'abbé de Sisgau participe à l'expédition qui se termine par un échec (25). 
Il faut donc attendre 1667 avec l'arrivée du Père Grillet pour que le travail 
des Jésuites français en Guyane devienne effectif. En 1727 les sœurs de 
Saint Paul de Chartres, dites sœurs grises, viennent les rejoindre à l'hôpital 
de Cayenne. Plus tard, des missionnaires du Saint-Esprit accompagnent 
l'expédition de Kourou et demeurent dans le pays jusqu'en 1795 avec des prêtres 
diocésains qui prennent de plus en plus d'importance après la disparition des 
Jésuites, en 1768. Un bel exemple des découvertes que nous pouvons 
espérer faire dans un prochain avenir, nous est donné par des érudits antillais, 
M. Chatillon et le Père Fabre, qui nous ont révélé une messe en cantiques 
pour les esclaves de 1763, établie à Cayenne par les pères Jésuites et qui se 
trouvait jointe à un exemplaire de La Maison Rustique de Cayenne écrit par 
le Chevalier de Préfontaine, instigateur de l'expédition de Kourou (26). 
Ainsi que le signalent les inventeurs de cette messe, écrite par les Jésuites 
de Guyane à l'intention des Noirs qu'ils instruisaient et visitaient dans les 
habitations, nous sommes bien renseignés sur l'apostolat des Jésuites auprès 
des Indiens. En revanche, il nous reste très peu de témoignages sur leur action 
auprès des esclaves. Cependant, aux dires du Père Labat, la pratique religieuse 
à Cayenne était excellente à la différence des Iles. Cette messe nous conforte 
dans la conviction que la Guyane, par ses sources documentaires comme par 
ses archives, révélera sans doute beaucoup plus de choses sur l'histoire de 
cette partie du monde que les Antilles, mais qu'une étroite collaboration avec 
les chercheurs et érudits antillais et métropolitains est tout à fait 
indispensable et devrait s'organiser dès à présent. Par ailleurs l'histoire religieuse 
pourrait s'engager dans trois directions : 
— le repérage systématique des sources par un réseau de correspondance 
et des enquêtes dans les fonds d'archives et les bibliothèques d'Europe et 
d'Amérique; 
— la multiplication des travaux érudits portant sur la période moderne, 
articles, mémoires, thèses (comme le fait Alyse Rezaire) avec prise en compte 
des publications existantes, souvent ignorées ou citées sans consultation; 
— une nouvelle orientation donnée aux études d'anthropologie pour élargir 
les travaux existants et fournir des pistes et des hypothèses aux deux 
démarches précédentes. 

Un certain nombre de thèmes d'interrogations posées à l'histoire 
religieuse viennent à l'esprit presque immédiatement : 
— la contestation de l'esclavage a-t-elle été le fait des religieux, ou bien 
uniquement des esclaves eux-mêmes, par le marronnage et la rébellion ? 
Plus loin, ne peut-on parler d'une certaine culpabilisation des colons blancs à 
la fin de notre période, notamment autour du groupe de La Fayette et de 



DIALOGUES D'HISTOIRE ANCIENNE 405 

ses expériences à habitation La Gabrielle ? N'a-t-elle pas une origine 
religieuse, même si nous nous trouvons à ce moment4à dans une période de 
crise de la conscience religieuse européenne comme certains l'ont écrit ? 
— autre point : la non-contestation de la religion chrétienne par les 
esclaves ou l'utilisation du langage, des mots comme des gestes chrétiens, pour 
structurer la liberté dans le marronnage, ne permet-elle pas de remettre en 
question la prétendue fonction du christianisme dans le système esclavagiste 
et, si fonction il y a, dans quelle direction va-t-elle ? Ne pourrait-on pas dire 
à la limite, comme le relevait L. Febvre à propos de la Grande Peur qu'en 
fait, il n'y a pas de sens du message chrétien, il n'y en a que des utlisations ? 
Peut-on discerner pendant l'Ancien Régime des réminiscences africaines 
qui auraient ensuite, pendant la période de la première puis de la deuxième 
abolition, soit disparu, soit pris des formes différentes et, si réminiscences 
il y a, quelles en sont les manifestations, quelles en sont les origines ? Ainsi 
pourrait-on évaluer de façon plus nuancée le problème de la destruction 
des croyances et pratiques africaines par le christianisme, c'est-à-dire par 
les missionnaires. 

On sait qu'il n'y eut aucun prêtre de couleur aux Iles comme à la 
terre ferme, en Guyane, durant toute la période de la colonisation de 
l'Ancien Récime. Le problème de l'accès des Nègres à la prêtrise s'est-il posé 
ou non ? Par ailleurs ne peut-on trouver dans les pratiques non 
chrétiennes une récupération de l'image du prêtre qu'il serait intéressant de relier 
à celle de la non-contestation du christianisme dans le marronnage et à une 
éventuelle réminiscence de l'influence chrétienne dans les croyances des 
Noirs réfugiés Boni ou autres ? 

Du fait du marronnage, la Guyane française présente en effet de 
façon particulièrement accentuée le rôle des prêtres comme médiateurs entre 
maîtres et esclaves et porte peut-être au paroxisme l'atmosphère de 
paternalisme religieux que l'on a décrit pour les Iles. 

D conviendrait de vérifier si les fléaux, selon les missionnaires, 
qu'étaient l'immoralité des Nègres, notamment du point de vue 
matrimonial, et l'attachement aux traditions religieuses importées d'Afrique, étaient 
ici plus ou moins dénoncés, plus ou moins combattus, quelles étaient en 
fait les méthodes missionnaires en Guyane ? 

Resterait peut-être, en dernier lieu, à voir comment l'atmosphère 
de réaction anti-catholique qui caractérisa certaines phases de la 
Révolution française a trouvé ou non un écho en Guyane, ou si, au contraire, 
jamais le christianisme n'a été contesté et si cette non -contestation ne vient 
pas du fait qu'il n'a jamais été réellement et profondément accepté. Le 
christianisme aurait pu n'être que le creuset où ont fusionné des croyances 
et des pratiques venues par vagues, jusqu'au XXe siècle, aussi bien de France 
que d'Afrique et des Antilles (27). Une enquête récente et particulièrement 



406 V. BELROSE-HUYGHUES 

intéressante conduirait à développer cette hypothèse (28). Mais aussi 
séduisante soit -elle, il ne faut pas perdre de vue qu'entre aujourd'hui et les XVII- 
XVIIIe siècles existe certainement un hiatus et qu'il nous faut d'abord saisir 
les caractères spécifiques des religions à ces époques avant de pouvoir 
retrouver avec certitude des permanences et des continuités. 

Vincent BELROSE-HUYGHUES 

NOTES 

1. DELACROIX, Tome 2, p. 141, 261, 300-305 et 320. 
2. M. MOLLAT DU JOURDIN, L'appel des Terres Nouvelles chez les Chrétiens 

de France (XV e-XVIIe s.), 11 pages dactylographiées. 
3. B. JACQUELINE, Répertoire d'actes de la Sacrée Congrégation de la 

Propagande concernant la Normandie (1622-58), in Cahiers Leopold Delisle 1968, XVII; 
J. DELUMEAU, Le Catholicisme entre Luther et Voltaire, Paris, P.U.F., 1971. 

4. R. COHEN, The Jewish Nation in Surinam, Amsterdam, S. Emmerins, 1982. 
Très bonne bibliographie. 

5. M. MOLLAT, Le Commerce maritime normand à la fin du Moyen Age, Paris 
1952. 

6. M.-J. JOLIVET, La Question..., p. 85. 
7. Pour une vue d'ensemble de ces problèmes voir E.-G. LEONARD, Histoire 

générale du Protestantisme, Paris, P.U.F., 1961, 3 vol. 
8. Voir les dépouillements de la Bibliografia Missionaria et ma thèse dont le 

compte rendu du Bulletin de la Société de l'Histoire du Protestantisme français, juillet, 
septembre 1981, 349-361, expose les grands thèmes. 

9. MALOUET, Collection de mémoires et correspondances officielles sur 
l'administration des Colonies, Paris, an X, 5 v, III. p. 43, édité par F. KRAAL et G. DE- 
BIEN, Plantations et esclaves du Surinam vus par Malouet, in West Indisch Grid, vol. 
36, janvier 1955,56-57. 

10. G. DEBIEN, Sur une sucrerie à la Guyane en 1690, in les Origines des 
Esclaves aux Antilles, Bulletin de l'IFAN (Dakar), 1964, p. 166-194. 

11. MAURILLE de SAINT MICHEL, Voyage aux Isles Camercanes en 
l'Amérique, Le Mans 1652. 

12. C.F.S. CARDOSO, Esclavage colonial... Il s'agit de l'édition non revue ni 
mise à jour d'une thèse de Hle Cycle soutenue à Paris X - Nanterre en 1971. Elle ignore 
complètement les travaux de G. DEBIEN et tous ceux réalisés au Surinam. A ne 
manipuler qu'avec la plus extrême prudence ! Cette étude ignore complètement les aspects 



DIALOGUES D'HISTOIRE ANCIENNE 407 

religieux de l'esclavage, considérant la christianisation comme moyen de maintenir 
et de contrôler un modèle esclavagiste (p. 144-146), sans d'ailleurs analyser ce 
fonctionnalisme de la religion. 

13. M.-J. JOLIVET, La Question... p. 93. Sur l'attitude des Jésuites on se 
reportera à l'exposé de Charles FROSTIN, Pouvoir royal et missions lointaines : le 
personnel missionnaire français aux XVIIeet XVIIIe siècles, Colloque de Lyon, mai 1980. 
Les Réveils de la conscience missionnaire en France du Moyen-Age à nos jours - voir 
du même : Méthodologie missionnaire et sentiment religieux en Amérique française 
aux 17e et 18e siècles : le cas de Saint Doningue, in Cahiers d 'Histoire , t. XXIV, 1979, 
1943. L'attitude des Jésuites en Guyane est présentée succinctement par Serge MAM 
LAM FOUCK dans La Guyane Française du XVIIIe siècle à 1960 (retiré du 

commerce) p. 59-61. Si des pièces d'Archives sont parfois données en référence par l'auteur, 
l'ensemble repose essentiellement sur la compilation et n'apporte donc rien d'original. 

14. Correspondance personnelle. 
15. Abbé RAYNAL, Histoire philosophique et politique des établissements et 

du commerce des Européens dans les Deux Indes, Genève, 1780, 10 vol. Guyane dans 
vol. 7, 24-67. G. DEBIEN m'a signalé des lettres de l'abbé GRÉGOIRE relatives à la 
Guyane. 

16. Ainsi M.-J. JOLIVET, p. 59 et p. 94. 
17. Entre autres^s ouvrages de MM. HENRY, MASSE et JEAN-LOUIS. DELA- 

NON, Les Torches du Gaoulé, est le dernier en date avec celui de Michel ALIMECK, 
Dieu t'a créé, tu as crié ! (Paris, l'auteur, 1980, 153 p.) le seul ouvrage original par les 
documents et les analyses. Pour mémoire les travaux de A. KARAM et S. MAM LAM 
FOUCK . 

18. Voir l'article de Bernard PLONGERON, Conscience missionnaire et histoire 
des missions (XII-XXe siècles) dans Études, mai 1981, 354-55, p. 673-687 et du 
même, La Religion populaire, nouveau mythe de notre temps ? dans Études, avril 1978, 
p. 538-540. La problématique avait déjà été soulevée par Yves PEROUAS dans un petit 
article intitulé Missions intérieures et missions extérieures, elle a été renouvelée par 
Jean DELUMEAU dans son manuel, Le Catholicisme entre Luther et Voltaire. 

19. M.-J. JOLIVET, La Question, p. 94. MAM LAM FOUCK pour l'opposition 
supposée entre apostolat chez les Nègres et apostolat chez les Indiens. 

20. Les esclaves dans Histoire des Antilles. 
21. Exposé des travaux dans FROSTIN, Pouvoir royal... 
22. En 1959, Jean HURAULT, Etienne TAILLEMITTE et Mme MARCHAND- 

THEBAULT entreprenaient une recherche collective sur l'histoire de la colonisation 
en Guyane; ils y associaient quelques jeunes archivistes et chercheurs du C.N.R.S. 
intéressés par l'histoire maritime et coloniale ainsi que G. DEBIEN. Cette association a 
permis la réalisation de l'Inventaire analytique de la Correspondance générale de la Guyane 
Française (1651-1790) Série С 14, du Catalogue des documents concernant la Guyane 
Française conservés à la Bibliothèque Nationale, le projet d'Inventaire des Minutes de 
Notaires de la Guyane et la publication annotée de certains textes par G. DEBIEN et 



408 V. BELROSE-HUYGHUES 

Sylvie MIROT. Jean HURAULT nous a laissé une Histoire des Noirs réfugiés bonis qui 
analyse des mémoires de BESSNER (XVIIIe s.), dans Revue Française d'Histoire 
d'Outre-Mer, 1960,76-137. 

23.J.RENNARD, 1954, p. 11-48. 
24. B. DEVAULX, dans DELACROIX Histoire... tome 2, p. 141. 
25. Antoine BIET, Voyage de la France Equinoxiale en L'Isle de Cayenne, Paris, 

1664. Le Père BIET était curé de Sainte-Geneviève de Senlis. 
26. M. CHATILLON, FABRE et ROSEMAIN, Messe en cantiques pour les 

esclaves, 1763, in Bulletin de la Société d'Histoire de la Guadeloupe, n° 
52, 1982, 39-63. 

27. Une seule étude à ce jour, celle du Père A. CABON, Le clergé de la Guyane 
sous la Révolution, in Revue d'Histoire des Colonies, 37, 1950. 

28. Serge MAM LAM FOUCK, Croyances et pratiques magiques chez les 
Créoles en Guyane, in Equinoxe n° 16, 1982, 38-59. 



DIALOGUES D'HISTOIRE ANCIENNE 409 

SOURCES ET BIBLIOGRAPHIES 

A 

I - ARCHIVES 

- Archives Nationales. Palais Soubise, Correspondance à l'arrivée 1610-1815. Sous série 
С 14 (Inventaire publié) 

- Archives de la Compagnie de Jésus. Province de France, Chantilly. Catalogue sur 
place, dépouillement pour la Guyane en cours par Mme ALET-REZ AIRE. 

- Archives de la Compagnie de Jésus (ARSI) à Rome. 

- Archives de la Sacrée Congrégation «de Propaganda Fide» (ASCPF). Rome, (Un 
Guide par Joseph METZLER). 

- Bibliothèque Sain te -Geneviève, Paris, des repères dans J. RENNARD et G. DEBIEN. 

- Bibliothèque de Port Royal, Paris. Des lettres de l'Abbé Grégoire sur la Guyane 
signalées par G. DEBIEN. 

- Bibliothèque Nationale, Paris; de nouveaux documents signalés par Mme ALET- 
REZ AIRE. 

II - OUTILS DE TRAVAIL 

- Pour tout ce qui concerne l'histoire d'Outre-Mer, on trouvera le plus grand profit 
à consulter les bibliographies établies à Rome par la Bibliothèque de l'Universita Urba- 
niana, connues sous le nom de : 

- Bibliografla Missionaria depuis 1935 qui recense chaque année toutes les 
publications touchant de près ou de loin au christianisme et à son histoire dans 
le monde. 

- La Bïbliotheca Missionum de Streit est une recension de tous les Documents, 
Archives et Études sur les Missions chrétiennes dans le monde, depuis les 
origines jusqu'à 1939. C'est un outil indispensable, presque toujours ignoré. 

- METZLER Joseph, éditeur, Sacrae Congregationis de Propaganda Fide Memo 
ria Rerum, Roma-Freiburg, Herder, 1972, 3 vol. C'est l'introduction obligée 
à toute recherche dans ce qui peut être conservé à Rome, non seulement aux 
Archives et à la Bibliothèque de la Propagande, mais aussi dans les Archives 
des chapitres généraux des différents cadres et congrégations missionnaires. 



410 V. BELROSE-HUYGHUES 

В - OUVRAGES SUR LA GUYANE 

- DEVEZE M., Les Guyanes, Paris, P.U.F., 1968. 

- JOLIVET Marie-José, La Question Créole ■ Essai de sociologie sur la Guyane 
Française, Paris, ORSTOM; la meilleure introduction aux problèmes de l'histoire guyanaise. 

С - HISTOIRE RELIGIEUSE 

- DELACROIX Mgr. S., Histoire Universelle des Missions Catholiques, Paris Grund, 
1957,4 vol. 

- RENNARD J., Essai bibliographique sur l'histoire religieuse des Antilles Françaises, 
Paris, s. d. 94 p. 

- RENNARD J., Histoire religieuse des Antilles Françaises des origines à 1914, Paris, 
1954, 448 p. La Guyane y est abordée à propos des Jésuites, p. 185-192. 

POUR LA GUYANE 

- ALET-REZAIRE Alyze, Les Jésuites : La Mission de la Guyane Française 1651- 
1768, D.E.A. Montpellier, 1982, dactylographié, 2 x 28 p. La seule étude sur 
l'histoire du christianisme en Guyane entreprise à ce jour. 

D - HISTOIRE DE L'ESCLAVAGE 

- DEBIEN Gabriel, Les esclaves aux Antilles Françaises, Fort-de-France, Basse-Terre, 
Société d'Histoire, 1974, 529 p. 

- DEBIEN Gabriel, Les esclaves, dans Histoire des Antilles et de la Guyane sous la 
direction de Pierre PLUCHON, Toulouse, Privât, 1982, p. 141-161. Une bonne, quoique 
brève, mise au point de l'état de la question religieuse et des perspectives de 
recherche p. 155. 

- GISLER Antoine, L'esclavage aux Antilles Françaises (XVIIe - XIXe s.) 
Contribution au problème de l'esclavage, Fribourg, édit. universitaire, 1965, 213 p. Une 
réédition en a été faite récemment. G. DEBIEN relève avec juste raison la 3e partie 
intitulée «Les missionnaires» (p. 151-208) comme la plus originale de l'ouvrage. Elle n'a 
pas été dépassée pour la Martinique mais contient peu de choses sur la Guyane 
proprement dite. 



DIALOGUES D'HISTOIRE ANCIENNE 411 

- MEYER Jean, Les Européens et les autres, de Cortès à Washington, Paris, A. Colin, 
1975, 367 p. Un élargissement des champs de l'histoire des colonies dans lequel la 
religion prend des dimensions nouvelles. 

SUR LA GUYANE ET LES GUY ANES 

- CARDOSO Ciro Flamarion Santana, Esclavage colonial et Économie , Contribution 
à l'Étude des Sociétés Esclavagistes d'Amérique à partir du cas de la Guyane 
Française au XVIIIe siècle, Cahier du CERAG (Fort-de-France) n° 39, juillet 1982, Tome 1 
(seul paru) 247 p. 

- DE GROOT Silvia W., The Boni Maroon War. 1765-1793, Surinam and French 
Guyana, Boletin de Estudios Latinoamericanos y del Caribe, 1975 , p. 30-48. 

- DE GROOT Silvia W., From Isolation Towards Integration. The Surinam Maroons 
and their colonial rulers, La Haye, Martinus Nijhoff, 1977, XI-113 p. Peut servir 
d'introduction bibliographique à l'étude du marronage en Guyane. Cite not. R.A.J. VAN 
LIER, Frontier Society. A Social Analysis of the History of Surinam, 1971. 

-GOUBERT Martine, La Guyane Française à la fin du règne de Louis XV, Paris, 1969 
(Maîtrise dactylographiée). 

- KARAM Antoine, Étude de l'esclavage en Guyane Française au XVIIIe s., Mémoire 
de Maîtrise, Vincennes-Paris VIII, 1975. 

Typologie des esclaves de la Guyane Française, RGHG, n° 3, 1977. 

- MAM LAM FOUCK Serge, Notes sur l'esclavage en Guyane et aux Antilles 
Françaises au XVIIIe siècle, R.G.H.G. n° 2, 1976. 

- MARCHAND-THEBAULT, L'Esclavage en Guyane Française sous l'Ancien Régime, 
in Revue Française d'Histoire d'Outre-Mer, 1960, 1, p. 1-75. 

- PRICE Richard, The Guiana Maroons. A Historical and bibliographical Introduction, 
The Johns Hopkins University Press, 1976. 

- PRICE Richard, Saramaka Social structure : analysis of a maroons society in Surinam, 
in Carribens monograph series, n° 12 (Puerto Rico), 1975, 177 p. 

- TARRADE Jean, Affranchis et gens de couleur libres à la Guyane à la fin du XVIIIe 
siècle, in R.FM.0M., J.-M., 1982, p. 80-116. 

- QUEIROS-MATOSSO Katia M. de, Etre esclave au Brésil XVIe-XIXe siècles, Paris, 
Hachette 1979, 317 p. Tient compte de certains travaux de Alice CANABRAVA sur 
la Guyane Française dont s'est aussi inspiré Ciro CARDOSO. 


	Informations
	Informations sur Vincent Belrose-Huyghues
	Cet article cite :
	Marchand-Thébault . L'esclavage en Guyane française sous l'ancien régime. In: Revue française d'histoire d'outre-mer, tome 47, n°166, premier trimestre 1960. pp. 5-75.
	Gabon A. Le Clergé de la Guyane sous la Révolution. In: Revue d'histoire des colonies, tome 37, n°131-132, troisième et quatrième trimestres 1950. pp. 173-202.


	Pagination
	397
	398
	399
	400
	401
	402
	403
	404
	405
	406
	407
	408
	409
	410
	411

	Plan
	Le cadre historique 
	Sources et méthodologie 


