MELAXGES OFFERTS A JEAN BENOIST 523

ANTHROPOLOGIE ET SANTE PUBLIQUE,
RENCONTRE A PROPOS DES USAGES MEDICO-
MAGIQUES DU MERCURE EN GUYANE

Bernard TAVERNE

Depuis le début des années 1990, en France, les collaborations entre les
professionnels de santé publique et les anthropologues semblent un peu plus
fréquentes. Cela tient probablement a une plus grande attention des profes-
sionnels de santé i ce qu’ils nomment de mani¢re imprécise les « facteurs
culturels », et a la volonté d’anthropologues de favoriser une application de
leur recherche dans le domaine de la santé. L’épidémie du virus de I'immu-
nodéficience humaine (VIH) a joué un réle essentiel dans ce rapprochement.
Cependant, ces rencontres restent encore suffisamment rares pour qu'il soit
intéressant de décrire 1'une d’elle.

Celle présentée dans ce texte s’est établie autour de I'évaluation des
risques d’intoxication par le mercure en Guyane frangaise. Apres avoir rap-
pelé les circonstances dans lesquelles ont émergé les interrogations des pro-
fessionnels de santé publique et leur demande, une partie des résultats de
I’enquéte ethnographique est exposée — les seuls usages médico-magiques du
mercure. Sont ensuite présentées deux séries de questions suscitées par les
matériaux ethnographiques mis a jour : d’abord chez les professionnels de
santé publique dans leur projet d’intervention, puis celles qui concernent des
anthropologues de la santé travaillant dans les sociétés créoles.

La contamination par le mercure en Guyane

Les activités d’orpaillage qui sont pratiquées sur I’ensemble du bassin
amazonien et notamment en Guyane depuis plus d’un siécle, sont a I'origine
de rejets dans I’environnement d’une importante quantité de mercure.
L’ampleur de cette pollution et son impact sur les populations ne sont pas
encore totalement précisés. Différentes études sont menées dans ce but dans
plusieurs pays de la région.

En Guyane, aprés la mise en évidence de concentrations élevées de mer-
cure dans la chair de certains poissons des fleuves, il a été réalisé en 1993,
sous I’égide de I'Institut de Veille Sanitaire (IVS, ex. RNSP), une enquéte
afin d’évaluer I’imprégnation mercurielle de la population du territoire. Des



524 AU VISITEUR LUMINEUX

dosages ont été effectués chez 7 groupes de personnes (Amérindiens, Créoles
Guyanais, Noirs Marrons, Haitiens, Brésiliens, Laotiens et Métropolitains).
Les mesures ont révélé que le niveau moyen d’imprégnation chez les adultes
en Guyane est de 2,3 pg/g de cheveux'. Cette moyenne ne prend cependant
pas en compte les valeurs observées chez les Amérindiens. En effet, I’im-
prégnation varie grandement d’une communauté a I’autre car elle est étroi-
tement corrélée a la consommation des poissons dans lesquels s’accumule le
mercure (par bioconcentration au fil de la chaine alimentaire). Aussi la popu-
lation amérindienne, grande consommatrice de poisson, s’avére la plus tou-
chée : « dans certaines communautés du Maroni preés de 80 % des enfants ont
des niveaux de mercure dans les cheveux supérieurs a 10 pg/g » (Cordier et
al., 1997 : 60). Ces observations, complétées depuis par des études d’impact
sur le développement psychomoteur des enfants (Cordier et al., 1999) et des
enquétes nutritionnelles (Fréry et al., 1999) posent des problémes de santé
publique particuliérement épineux.

De fagon totalement inattendue, 1’enquéte épidémiologique a également
révélé des situations d’exposition importante dans la population haitienne :
chez trois femmes habitant 1’ile de Cayenne, il a été mesuré des concentra-
tions de mercure dans les cheveux de 88, 420 et 530 pg/g. Des analyses com-
plémentaires ont indiqué qu’il s’agissait de mercure métallique, suggérant
ainsi une contamination par une exposition directe a ce métal.

Dans le méme temps, des mises en garde provenant des services de santé
publique nord américains (USA, Canada) faisaient état de source possible de
contamination individuelle et familiale a travers des utilisations du mercure
a des fins médicinales, magico-religieuses et esthétiques (« cultural uses of
mercury »), mises en évidence dans les communautés hispanophones et
antillaises (EPA, 1993). L’existence de ces usages, et leur risque toxique,
avaient été évoqués dés 1990 puis confirmés ultérieurement (Wendroff, 1990,
1993, 1997 ; HHC, 1993, Zayas et al., 1996, OHA, 1997 ; Johnson, 1997).

L’imprégnation mercurielle observée chez quelques femmes haitiennes
de Cayenne pouvait-elle correspondre a des usages tels ceux décrits en
Amérique du Nord ? Dans quelles circonstances et de quelle maniére du mer-
cure est-il employé ? Quelles sont les représentations liées a ses usages ?
Voici quelques-unes des questions posées, a la veille d'une étude ethnogra- -
phique, au carrefour de la santé publique et de I’anthropologie®.

Les « usages domestiques » désignent I’ensemble des utilisations du
mercure ou de ses dérivés, effectuées en dehors de toute activité artisanale
ou industrielle, et sans lien avec la pollution du milieu naturel. Dés les pre-
miers entretiens, il est rapidement apparu qu’il existait deux circonstances
d’exposition au mercure, comme cela avait été montré en Amérique du nord.
Il s’agit, d’une part, d’'un ensemble de pratiques médico-magiques, et-d’autre
part, de ’emploi de quelques cosmétiques dépigmentants’. Ces deux
domaines d’utilisation posent des questions trés différentes ; dans le texte qui
suit, seuls seront considérés les usages médico-magiques.



\ MELANGES OFFERTS A JEAN BENOIST 525

Les usages médico-magiques du mercure métallique et de ses dérivés

Ces usages ayant été initialement suspectés chez des membres de la
population haitienne, c’est auprés d’eux que 1’enquéte a débuté. Mon princi-
pal interlocuteur fut le « docteur-feuille » haitien L. Henry qui guide mes pas
dans la médecine créole depuis plus de 10 ans.

Si le mot « mercure » lui était inconnu, il a immédiatement compris 1’ ap-
pellation ancienne de « vif-argent ». En créole haitien, le mercure est nommé
vit-argent, le qualificatif vit signifie « rapide, vif ». Le « docteur-feuille »
résume ainsi I’essentiel des indications : « le vit-argent, c’est pour la chance
(...) ; il repousse les maléfices (...) ; il attire I’argent (...) ; il protege les
gens ».

Divers modes de préparations sont effectués : « on peut en mettre
quelques grains dans un flacon de parfum en ajoutant des poudres (chans,
léman... [cf. infra]) (...) ; pour attirer I’argent, il faut prendre un billet de
banque de 50 F, le briler dans une assiette, récupérer la cendre, ajouter un
peu d’eau puis verser cela dans un flacon de parfum Pompeia® avec un grain
de vit-argent, et se frictionner les paumes de mains, les avant-bras et les bras,
tous les matins, en disant : « entrez, pas sortir » ; ¢a va entretenir la chance,
I’argent va venir toujours ; un petit grain de vit-argent ne finit pas, si le par-
fum se termine, il reste toujours la au fond (...) ; on en met aussi dans les
lampes* ». Une femme décrit une autre utilisation : « quand nous sommes
arrivés dans cette maison neuve, j’ai lavé le sol, j’ai mis des feuilles d’amoise’
dans une bassine et j’ai ajouté un peu de ¢a [environ 1,2 cm® de Hg], j’ai
remué I’eau et j’ai frotté le sol de toute la maison avec une serpilliere trem-
pée dans la bassine ». Ni le « docteur-feuille », ni les usagers de la médecine
créole haitienne rencontrés, ne connaissent la toxicité du mercure telle qu’elle
est décrite par la biomédecine.

Le vit-argent est I'un des nombreux éléments de la pharmacopée du
« docteur-feuille ». Il en connaissait ’existence et les usages bien avant son
arrivée en Guyane : « en Haiti, les gens connaissent cela », précise-t-il.
Plusieurs des livres auxquels il se réfere (Petit et Grand Albert, Les Grands
secrets de la magie négre, etc.), et dans lesquels il puise des recettes, men-
tionnent le vif-argent dans les ingrédients nécessaires a quelques préparations.
Cependant, il ne le considére pas comme un élément essentiel et indispen-
sable 2 sa pratique, ou doué de propriétés supérieures aux autres substances
qu’il emploie. Ainsi, il précise « il repousse les mauvais esprits... comme
I’encens, I’asa foetida® ou ’esprit des hommes ».

L’observation des activités du « docteur-feuille » permet une apprécia-
tion plus précise de la place qu’il accorde A ce métal. Sur une période de 15
mois, entre 1987 et 1988, alors que j’assistais 2 la plupart de ses consulta-
tions, le mercure ne fut jamais employé ; de méme qu’il était absent des 122
substances inventoriées dans sa pharmacie personnelle 2 cette époque
(Taverne, 1991 : 384). Si en 1997, il en posséde bien quelques grammes, qui



\526 AU VISITEUR LUMINEUX \

lui furent « donnés par un consultant », il n’en a pas eu d’'usage pendant toute
la durée de I’enquéte. Les prescriptions nécessitant du mercure correspondent
a des demandes de protection magique (« montage » de parfum ou de lampe),
elles peuvent étre évaluées a moins de 10 par an.

Mais les Haitiens ne sont pas les seuls a employer du mercure. Il est
apparu que les usages de ce métal sont bien connus de 1’ensemble des prin-
cipaux groupes ethniques de Guyane : on en retrouve I’emploi chez les
Créoles de toutes origines confondues (lusophone, anglophone et franco-
phone) mais aussi chez les populations maronnes (Boni, Saramaka, Djuka)
et au moins un groupe amérindien (Arawak).

Les Créoles guyanais de la région de Cayenne, qui ne sont pas en contact
étroit avec les activités contemporaines d’orpaillage, désignent le plus sou-
vent le mercure métallique par son ancienne appellation vif-argent. Les jeunes
Guyanais (15-25 ans) le nomment mercure ; ceux rencontrés ne connaissaient
de ce métal que son usage dans les thermomeétres. Les Brésiliens le nomment
généralement mercurio, mais aussi parfois azougue. Dans la région de Saint-
Laurent du Maroni, le métal est souvent désigné par mercure, ou mercuri,
notamment chez les personnes originaires des pays anglophones. Dans la
langue véhiculaire bushinengue en usage a Saint-Laurent, le mercure est
nommé kwaki, dérivation probable du néerlandais kwik, proche de I’adjectif
anglais quick qui compose le terme anglais quick-silver, une fois mentionné.

Le champ des indications est comparable a celui décrit par les Haitiens :
d’une part il permet « d’attirer I’argent ou I’or », d’autre part il agit contre
les forces maléfiques’. Un Saint-Lucien dit qu’il I'utilise contre les tchim-
bois®, un autre contre les espedisyon (mauvais sorts) ; un Guyanais et un
Saramaka affirment que c’est utile pour une garanti ; un Boni dit que ¢a per-
met de « renvoyer les vieux esprits morts » ; « c’est contre les mauvaises
choses de la forét, esprits et serpents », affirme un Amérindien Arawak, etc.
Deux autres usages ont été donnés : pour se protéger contre les armes
blanches et a feu selon un Saint-Lucien, et pour assouplir et délier le corps
des danseuses de samba lors du carnaval, d’aprés des Brésiliens. Dans I’en-
semble, il apparait que les indications du mercure sont finalement peu nom-
breuses, trés spécifiques et pratiquement toujours identiques.

D’autres modes de préparation du mercure que ceux cités par le « doc-
teur-feuille » sont décrits. Il peut étre associé A un onguent en application
cutanée ; ingéré (pur ou en association) ; porté sur le corps dans un conte-
nant étanche ou non ; exposé ou enterré dans un récipient étanche ou non ;
implanté sous la peau.

Comme pour la plupart des préparations médicinales ou magiques, le
seul mélange des différents ingrédients n’est jamais suffisant pour garantir le
pouvoir d’action d’une recette. L’énoncé de formules rituelles, les prieres sont
indispensables : ils constituent la clé d’attribution d’une efficacité. Aussi, le
plus souvent, les prescriptions et la réalisation des préparations contenant du



MELANGES OFFERTS A JEAN BENOIST 527

mercure métallique relevent des compétences des spécialistes des médecines
traditionnelles. Il n’y a généralement pas d’automédication concernant ce
métal. Pour chacun des thérapeutes rencontrés, (brésilien, amérindien arawak,
boni et djuka), le recours & ce métal est finalement rare, par rapport a I’en-
semble de leur pratique.

Pour tout usager des médecines traditionnelles, il est aisé de se procurer
du mercure en Guyane. A Cayenne, on le trouve en vente dans les « phar-
macies créoles ». Il s’agit d’échoppes dans lesquelles sont vendus divers
objets religieux (crucifix, chapelets, bougies, encens, etc.) mais aussi des fla-
cons de vitamine et d’huile de foie de morue, quelques cosmétiques... Six
boutiques de ce type sont implantées & Cayenne, cinq d’entre elles commer-
cialisent du mercure dans des petits flacons contenant de 20 2 100 g de métal,
pour des prix variant de 30 a 150 F. L’approvisionnement de ces boutiques
n’a pu étre précisé, les personnes rencontrées éludant volontairement cette
question. Une autre de ces boutiques d’objets religieux ne vend pas directe-
ment de flacon de mercure, mais des petits pendentifs transparents contenant
quelques milligrammes de métal. A Saint-Laurent du Maroni, port de départ
pour la remontée du fleuve en direction des sites d’orpaillage, comme 2a
Cayenne, il est également aisé d’acheter du mercure métallique aupres des
fournisseurs en matériel pour les activités auriféres. Le métal est vendu dans
des flacons d’au moins 1 kg au prix de 115 & 120 F / kg, soit presque 10 fois
moins cher que dans les « pharmacies créoles » qui s’approvisionnent peut-
étre 1a. ‘

Pour certains de leurs rituels médico-magiques, les thérapeutes créoles,
dont le « docteur-feuille », utilisent trés fréquemment — et bien plus souvent
que le mercure métallique — différentes poudres. Il s’agit de substances de
tres fine granulométrie, de diverses couleurs, et aux noms évocateurs des pro-
priétés qui leur sont accordées : obligé, inoubliable, commandeur, charme,
doudou retourné, etc.

Ces poudres sont vendues dans les « pharmacies créoles » et 2 Cayenne
dans une librairie ésotérique. Il existe une cinquantaine de poudres diffé-
rentes ; elles sont classées par les usagers en deux catégories, celles « pour
le bien » (par ex. poud chans, ralé-méné-vini, fo ou vlé, sam di se sa) et celles
« pour le mal » (par ex. lese ma to, voltigé, chodiée).

L’attention portée a ces poudres tient au fait que, parmi celles qui sont
les plus fréquemment employées, quatre portent des appellations anciennes
qui désignaient des dérivés mercuriels : le précipité rouge pour I’oxyde de
mercure (HgO) ; le précipité blanc et le calomel pour le chlorure de mercure
(Hg,Cl,) ; et le précipité noir dérivé mercuriel de type HgNH,Cl (Duval et
al. 1959 : 795, 1027).

Les indications concernant leur usage se font sur la base de leur nom qui
révele en partie I’effet qui en est attendu. Leurs propriétés se situent exclu-
sivement dans le registre symbolique : ainsi le précipité a pour propriété d’ac-



528 AU VISITEUR LUMINEUX \

célérer I'issue vers le résultat d’une intervention ; attirance suggere la force
qui s’exerce sur les individus ; etc.

Ces poudres ne sont pas employées isolément, elles entrent en associa-
tion avec de nombreuses autres substances dans 1a composition des « parfums
montés », « bains », « lampes » et de « bougies » qui sont préparés par des
guérisseurs selon des protocoles et des rituels spécifiques. Ces préparations
ont pour fonction de renforcer le pouvoir, la chance, la séduction, etc., de
celui qui les emploie.

Parmi les différentes maniéres de « monter » une bougie, I’'une consiste
a verser des poudres dans la cupule de liquéfaction de la cire, lorsque la bou-
gie est allumée, ou A rouler un cierge de faible diamétre dans les poudres
mélangées afin d’en imprégner le corps de la bougie. Le consultant retourne
ensuite A son domicile, et c’est 1a qu’il devra laisser briiler le cierge en res-
pectant les indications (heures, lieux) que lui a données le guérisseur.
Certaines de ces pratiques peuvent entrainer un passage en phase gazeuse des
substances qui, dés lors et selon leur nature, peuvent présenter des risques
toxiques. Bien que n’en connaissant pas la nature exacte, les différentes per-
sonnes qui les commercialisent ou les emploient mettent en garde contre une
ingestion volontaire ou accidentelle qu’ils affirment « dangereuse ».

La composition chimique de ces substances étant inconnue des com-
mergants, des usagers et des services de la Direction Départementale de la
Concurrence, de la Consommation et de la Répression des Fraudes, une ana-
lyse® a été effectuée sur 43 échantillons, dont ceux nommés précipité rouge,
blanc, noir et calomel. Les résultats indiquent que la plupart d’entre eux sont,
soit des minéraux purs (ex. anatase, calcite, magnétite, tenorite, etc.), soit une
association de talc et de minéraux. Deux échantillons de précipité rouge
s’averent &tre du minium (oxyde de plomb [Pb;0,], les risques toxiques sont
autres). Finalement, et contrairement 2 ce que pouvait laisser penser leur nom,
aucun €chantillon ne contient de mercure.

Questions de professionnels de santé publique

Deux qiiestions supplémentaires ont été formulées par les professionnels
de santé publique : combien de personnes en Guyane utilisent du mercure, et
comment informer la population des risques de toxicité ?

Le nombre d’usagers en Guyane :

Cette question ne trouve pas de réponse aisée. Les usages médico-
magiques renvoient 3 des pratiques intimes que personne n’évoque facile-
ment. Leur nature influe grandement sur les méthodes d’enquéte.

Pour un utilisateur qui se préserve des attaques en sorcellerie, il n’est pas
pensable de dévoiler publiquement ses protections personnelles. Cela conduit
2 « révéler des états de santé, des appréhensions, des suspicions parfois



\ \
MELANGES OFFERTS A JEAN BENOIST 529

inavouables » (Hames & Epelboin, 1992 : 218). En parler ou les décrire peut
en faire disparaitre le pouvoir, ou permettre a un interlocuteur d’en pressen-
tir les limites et de les contourner.

Les guérisseurs ne parlent pas plus volontiers de leurs prescriptions de
mercure. Soit ils se retranchent derriére le « secret » qui entoure 1’ensemble
de leur pratique, soit ils redoutent des difficultés avec les autorités adminis-
tratives, car ils ont entendu les informations diffusées par la presse sur le
caractere toxique du métal « qui empoisonne les poissons ».

Seules des relations de confiance avec des interlocuteurs privilégiés per-
mettent de se dégager de cette loi du silence. Un dénombrement des usagers
sur la base d’une déclaration par la réponse a un questionnaire est inenvisa-
geable. Tout au plus, seules des estimations grossiéres peuvent €tre propo-
sées.

L’information de la population sur les risques toxiques des usages
médico-magiques

Quel qu’en soit le theme, 1’élaboration d'une communication sanitaire
est une opération délicate. Elle devrait conjuguer les points de vue des pro-
fessionnels de santé, avec ceux des annonceurs et des anthropologues (Massé,
1995 : 227). Les indications ci-dessous concernent quelques éléments d’un
point de vue anthropologique.

Il est nécessaire de garder a I’esprit que les usages de ce métal ne rele-
vent pas de pratiques triviales. Ils s’enracinent au plus profond des référents
culturels de la société créole. De plus, ce métal était jusqu’a présent consi-
déré sinon bénéfique, au moins non toxique.

Les informations sur la toxicité du métal ne doivent pouvoir étre inter-
prétées comme des mises en garde contre les motifs de son utilisation, ou
contre les guérisseurs. Un message qui laisserait suspecter une condamnation
des pratiques médico-magiques aurait toutes les chances d’étre rejeté, sous
le prétexte que ceux qui se permettent de critiquer ou de douter de la méde-
cine traditionnelle, ne la connaissent pas.

Puisque le mercure métallique est manipulé presque exclusivement par
des guérisseurs, il pourrait sembler logique de s’adresser en priorité ou exclu-
sivement 2 eux. Avec des accents de superbe naiveté sociologique, un pro-
fessionnel de la santé publique s’interrogeait ainsi : « ne pourrait-on pas
demander au « docteur-feuille » d’expliquer le danger de ce métal a ses com-
patriotes ? » Pour cela, plusieurs préalables devrait étre acquis, il faudrait :

(a) entrer en contact avec au moins un guérisseur de chaque groupe
socio-ethnique pour lesquels des usages du mercure ont été identi-

fiés,



\ 330 Av visrrEuR LumIvEUX \

(b) convaincre cette personne d’une part, du bien fondé du message que
I’on souhaite lui voir diffuser et d’autre part, de se présenter comme
porte-parole des guérisseurs de son groupe ethnique,

(c) définir avec lui le mode de diffusion des informations (s’en tenir a
ses consultants ? Prendre la parole devant une caméra de télévision ?)
et enfin,

(d) que le role de représentant qui lui sera donné soit accepté (2 défaut
d’étre compris) par les membres de son groupe, mais aussi par I’en-
semble de la population de Guyane, dont les autres guérisseurs.

Si ces conditions ne sont pas remplies et selon la maniére dont sera inter-
prétée la consigne de non emploi du mercure, le « guérisseur-relais-d’infor-
mation » risque d’étre considéré comme un pantin 2 la solde des services de
santé (ou de police).

Or, le statut social accordé aux guérisseurs au sein de leur groupe ethno-
culturel et les criteres a partir desquels ils sont définis comme guérisseurs ne
permettent pas de satisfaire ces préalables. En effet, les thérapeutes sont indi-
vidualistes par essence, humbles par nécessité et rétifs a toute publicité. Un
thérapeute n’est reconnu « fort » que dans les limites de son réseau person-
nel de consultants, et d’autant plus qu’il cultive la discrétion et I’humilité.

De plus, I’ensemble des thérapeutes d’un groupe ethno-culturel donné
(par ex. I’ensemble des « docteur-feuille » haitiens de Guyane) n’existe pas
en tant que groupe socialement constitué ; il n’existe aucune structure (sorte
de confrérie « traditionnelle ») au sein de laquelle se dégageraient des lea-
ders pouvant prendre la parole au nom des autres thérapeutes.

En admettant qu’un thérapeute accepte ce role et se plie a I’exercice de
la réalisation d’un message télévisuel, la question de I’acceptation du mes-
sage par les autres thérapeutes et par la population — la validité qui lui sera
attribuée — n’en sera pas résolue pour autant.

Les logiques biomédicales et de santé publique qui sont 2 la base de la
diffusion des messages d’information sur la toxicité du mercure métallique
sont tout aussi étrangeres aux thérapeutes traditionnels qu’au reste de la popu-
lation. Les activités médico-magiques des guérisseurs ne les prédisposent pas
particulierement a adhérer aux préoccupations de santé publique définies dans
des cadres conceptuels qu’ils ne maitrisent pas mieux que 1’ensemble de la
population dont ils sont issus.

Questions aux anthropologues

L’observation des usages médico-magiques du mercure souldve aussi
quelques remarques a I’attention des anthropologues.

* Alors que les différentes médecines traditionnelles de Guyane (créoles,
amérindiennes, marronnes, etc.) sont I’objet depuis plusieurs années d’études
ethnographiques précises, comment interpréter le fait que les usages du mer-



\ MELANGES OFFERTS A JEAN BeNoisT 531

cure métallique n’aient jamais été mentionnés ? En premiére approximation,
il peut étre avancé que I’usage de ce métal étant peu fréquent, la probabilité
d’en observer I’utilisation est rare. J’ai passe plus d’une année 1A assister aux
consultations du « docteur-feuille » sans jamais en avoir entendu parler, alors
qu’en réponse 2 une seule question, il affirme en connaitre I’emploi ! Ce
constat révele bien sr une lacune dans la méthode de recueil des informa-
tions. Mais comment se fait-il que la plupart des ethnologues travaillant sur
les pharmacopées de Guyane aient eu la méme omission' ? Une explication
réside peut-étre dans la place qu’occupe ce métal, et quelques autres sub-
stances, par rapport a 1’usage des plantes, dans la pharmacopée des guéns-
seurs.

Les ethnologues ayant travaillé en Guyane, mais aussi dans les aires
créoles (Caraibe, océan Indien), se sont intéressés de prés aux plantes utili-
sées. Ils ont réalisé des inventaires botaniques précis et détaillés. Est-ce la loi
du plus grand nombre ? Les autres substances employées par les guérisseurs
ont acquis le statut de « substances annexes, secondaires, accessoires ». Et
pourtant, s’il est exact que les plantes jouent un réle essentiel dans ces phar
macopées, elles sont la plupart du temps associées a d’autres substances non
végétales : le rhum, le savon, le sel, la paraffine ou le suif, en sont les plus
habituelles. Mais on retrouve aussi des poudres ; des parfums (Florida®,
Pompeia®) ; diverses substances chimiques (ammoniaque, camphre, pétrole,
huiles) ; des spécialités pharmaceutiques plus ou moins détournées de leurs
indications d’origine ou non disponible dans la région (Saridon®, Cafenol®,
Gazobile®, etc.) ; des préparations liquides de diverses couleurs, utilisées pour
les « bains » ; et enfin dernierement des produits conditionnés en bombe sous
forme de spray. Seuls des inventaires précis dans lesquels sont enregistrées
toutes les substances employées permettent de rendre compte de la place
accordée a chacune d’elles. Ainsi, par exemple, chez le « docteur-feuille »,
les substances non végétales représentent 20 % des éléments qu’il emploie
(Taverne, 1991, 533 et suiv.) ; cette proportion est de 28 % chez un guéris-
seur créole réunionnais (Benoist, 1993, 217 et suiv.).

L’emploi de substances accessibles depuis peu de temps, prouve que
contrairement 2 I’image d’Epinal véhiculée par le qualificatif « traditionnel »,
ces pratiques médicales ne consistent pas seulement en la parfaite répétition
de recettes immuables provenant des « temps anciens ». Le mercure nous rap-
pelle que les pratiques médicales « traditionnelles » font aussi I’objet d’adap-
tation et de recomposition en relation avec les modes de vie et d’échanges
contemporains. Au deld du seul constat des usages, il reste 2 savoir comment
les guérisseurs ont intégré ces substances nouvelles dans leur pratique et
notamment dans leur représentation de la notion de médicament et d’effica-
cité thérapeutique.

* La deuxiéme remarque est liée au constat de la diffusion des usages du
mercure parmi les guérisseurs des principaux groupes ethniques de Guyane.



532 AU VISITEUR LUMINEUX

\
A

Les prescriptions sont limitées au domaine étroit des protections
magiques : le mercure permet de lutter contre les mauvais sorts / esprits /
diables. Le flou sémantique de ces termes favorise 1’unicité de la compré-
hension : « mauvais sorts » et « mauvais esprits » ne désignent pas tout A fait
la méme chose selon que ces catégories sont énoncées par des Haitiens, des
Boni ou des Amérindiens. Mais les indications du mercure ne nécessitent
manifestement pas une définition exacte, comme si une évidence existait sur
les conséquences pour 1’individu de ces sorts ou esprits, et donc sur la signi-
fication qu’il faut donner 2 ces termes.

Les propriétés attribuées au mercure sont indiscutablement liées A son
aspect visuel et A sa capacité A s’amalgamer avec certains métaux dont ’or.
Le mercure attire la chance et I’argent, tout comme il parait absorber et rete-
nir I’or. 11 proteége contre les forces maléfiques (qu’il s’agisse d’un esprit ou
d’une agression matérielle comme la lame d’un couteau) parce que celles-ci
glissent sur lui comme sur un miroir, ou parce qu'’il les absorbe et les retient.
Dans les deux cas, la cible est manquée, I’individu est donc protégé.

Les propriétés médico-magiques du mercure sont définies a partir de s2
propriété chimique la plus connue et la plus spectaculaire (amalgame de 1’or)
et d’une analogie avec son aspect A température ordinaire. Ce procédé d’at-
tribution de propriétés 2 une substance repose surune « rhétorique de la res-
semblance » a 'origine de la « théorie des signatures » (Eco, 1992 : 76 et
suiv.) qui est habituellement décrite & propos des plantes médicinales
(Lieutaghi, 1983 : 38 ; Barrau, 1989 : 72). Les propriétés attribuées au mer-
cure relévent exclusivement de I’ordre symbolique. Ce procédé n’est pas spé-
cifique a cet élément, il ne le distingue en rien des autres substances et plantes
de la pharmacopée créole.

Il est probable que la place accordée au mercure dans la médecine créole
soit un héritage des pratiques médicales et alchimiques en vigueur dans la
société occidentale a 1’époque de la création des colonies européennes en
Amérique. En Occident, dés 1493, le mercure était employé pour le traite-
ment de «la vérole » (Vidal, 1983). Certains médecins du xvir siécle le
considerent comme une véritable panacée, et légitiment leurs prescriptions
en se référant A Paracelse (1493-1541) ou Fallope (1523-1562). Dans le méme
temps, entre le Xv° et le xvIr siécle, les pratiques magiques et alchimiques
occidentales sont A leur apogée ; le mercure est I’'une des substances les plus
couramment employées. Les colons occidentaux ont nécessairement importé,
avec leurs médecins, ces différentes pratiques. Tout comme 1’a été la religion
catholique, elles ont été récupérées dans le creuset du métissage culturel
créole.

Il n’est donc pas surprenant que des usages médico-magiques soient
connus des différentes populations créoles de Guyane : Créoles guyanais,
mais aussi antillais, saint-luciens, surinamiens, brésiliens. Cela peut étre
considéré comme une marque (ou un rappel) du fondement culturel commun
A ces différentes populations qui s’enracine dans le Xvr* sicle. Par contre, la



MELANGES OFFERTS A JEAN Benoist 533

description des mémes usages chez les populations noires marronnes (Boni,
Saramaka, Djuka) et dans une société amérindienne (Arawak) est plus sur-
prenante, alors méme que les thérapeutes rencontrés affirment en détenir le
savoir de leurs parents. ‘

Les populations amérindiennes n’ont probablement eu connaissance du
mercure qu’avec la colonisation européenne'. De méme, son utilisation par
les populations marronnes est sirement liée 2 un approvisionnement aupras
des populations créoles. Ces observations témoignent d’échanges et d’em-
prunts aupres des autres groupes ethniques, sur le domaine magique ol pré-
cisément les guérisseurs se réferent le plus volontiers 2 la « tradition ». En
effet, les pratiques médico-magiques des sociétés amérindiennes et marronnes
sont souvent décrites par les usagers, dont les Créoles guyanais, comme for-
tement enracinées dans une tradition ancienne et spécifique, peu sensible aux
apports extérieurs. La mise en évidence d’un savoir sur le mercure identique
parmi différentes traditions médico-magiques rappelle qu’elles ne peuvent
étre considérées comme fermées sur elles-mémes.

Cette observation pourrait servir de point de départ a de nouvelles inter-
rogations sur les pratiques médicales populaires en Guyane, en se dégageant
des approches qui tendent a particulariser chaque médecine (haitienne, bré-
silienne, créole, amérindienne, etc.). Les spécificités de chacune d’elles ont
été mises en exergue ; il pourrait &tre proposé maintenant des études « trans-
versales » visant a rechercher les éléments de similitudes, & mettre en évi-
dence les syncrétismes.

Strement y trouverions-nous de nouveaux éléments de compréhension
de la place de chacune d’elles au sein du systéme médical, et plus largement
encore, des processus de métissage et de créolisation a I’ceuvre. « L’évolution
des pratiques médicales, rappelle J. Benoist, a un rdle d’autant plus impor-
tant dans la dynamique interne d’une société créole que ce qui se produit chez
les guérisseurs n’est qu'un cas particulier des flux et des courants sociaux qui
la parcourent. La médecine populaire refléte, au niveau des pratiques médi-
cales, les groupes sociaux qui lui servent de support. Aussi a-t-elle, outre son
role médical, une fonction idéologique considérable, qui, sous une apparente
affirmation du contraste entre les sous-ensembles sociaux ou ethniques (...)
assure en réalité peu A peu leur communication et leur fusion » (1993 : 92).

S’il se confirme que le métissage des pratiques médicales est plus impor-
tant que la singularité annoncée par les usagers et revendiquée par les gué-
risseurs, alors celle-ci ne serait qu’un artifice sociologique supplémentaire au
service des processus de distinction sociale. Ce constat confirmerait une fois
de plus I’emprise du contexte social sur les choix médicaux, pourtant le plus
souvent décrits en terme d’efficacité thérapeutique.



\
534 AU VISITEUR LUMINEUX \

Conclusion

Au confluent de la santé publique et de 1’anthropologie, cette étude sur
les usages domestiques du mercure en Guyane emprunte les voies tracées par
Jean Benoist sur deux de ses themes favoris : la contribution de I’anthropo-
logie 2 la santé publique, et I’anthropologie médicale en société créole.

Le décryptage des usages du mercure illustre I’'une des formes assez
habituelle de rencontre entre santé publique et anthropologie. Des profes-
sionnels de santé se tournent vers 1’anthropologie pour obtenir d’une part,
des informations dans un domaine sur lequel bute leur technique d’enquéte,
et d’autre part des indications sur la maniére de conduire des interventions
« socio-culturellement correctes ». L’anthropologue se trouve étre, pour le
médecin, « le scaphandrier qui plonge dans les zones obscures du social pour
les lui faire connaitre » (Benoist, 1990 : 7). Certains des objets remontés 2 la
surface sont simples, ils satisfont immédiatement aux attentes des médecins
(cf. la description d’usages, de recettes). D’autres, parce qu’ils traduisent la
nature des relations sociales, sont plus complexes. Un décodage plus attentif
doit leur Etre associé, alimentant le dialogue entre les disciplines (cf. le role
des guérisseurs dans I’information sanitaire). Ce réle de « courtier culturel »
a l’attention des professionnels de santé n’en apparait que plus nettement ;
c’est I'une des contributions de 1’anthropologie & la santé publique (Massé,
1995 : 66), maintes fois évoquée dans les rencontres de 1’association
AMADES (Anthropologie Médicale Appliquée au Développement et 2 la
Santé'?).

Enfin, cette recherche s’inscrit dans le champ de I’anthropologie médi-
cale dans les sociétés créoles, telle que la met en ceuvre Jean Benoist autour
d’un double parti pris. Le premier consiste 2 aborder les faits de santé et de
maladie comme le point de départ & une « auscultation » de la société. « Toute
médecine est un acte social au sens le plus fort du terme, rappelle-t-il ; aussi,
ce qui se déroule autour du malade et de la maladie dit-il mieux que tout
autre discours, les réalités d’une société » (1993 : 11-28). Le deuxiéme parti
pris est lié au choix des sociétés créoles insulaires. Leurs petites dimensions
permettent des observations précises. Véritables creusets interethniques,
« elles laissent apparaitre au grand jour des faits ailleurs difficiles & cerner » ;
ces sociétés « sont, littéralement, la préfiguration, le prototype du monde a
venir » (1993 : 14-15).

Notes

1 Une des techniques de mesure de I’imprégnation en mercure consiste 2 en doser la
concentration dans les cheveux (IPCS, 1990 : 20). La valeur de référence a ne pas dépas-
ser est de 10 pg/g de cheveux selon les recommandations de I'OMS.

2 Cette étude a été réalisée en juillet et aoit 1997, dans le cadre d’une convention entre
I’Institut de Veille Sanitaire (ex. Réseau Nggonal de Santé Publique) et I'Institut t}g



MELANGES OFFERTS A JEAN BENoIsT 535
\

Recherche pour le Développement (IRD). Elle a donné lieu 2 la rédaction d’un rapport
intitulé, Les risques de contamination domestique de la population de Guyane par le
mercure métallique et ses dérivés. Institut de Veille Sanitaire, IRD, 1997, 55 p. + annexes.

3 Des intoxications mercurielles familiales liées A I'usage de peinture ont été décrites aux
Etats-Unis (Agocs er al., 1990). L'enquéte n’a pas permis d’identifier de peinture conte-
nant du mercure en Guyane.

4 1 s’agit de lampe 2 huile, un flotteur traversé par une meche éclairée baigne sur un réci-
pient plein d’huile dans lequel divers ingrédients sont ajoutés, au cours d’un rituel par-
ticulier.

5  Non identifiée, n’a pu étre collectée.

L’asa feetida est une substance inscrite au Codex. Il s’agit d’'une gomme résine produite
par une ombellifere, le Scorodosma fetidum Bunge, qui pousse en Orient.
Les rituels pour attirer I’or dans les exploitations auriféres n’ont pas été ici abordés.

8  Ou quimbois, terme d’origine antillaise ; il s’agit d’un terme 2 connotation péjorative car
il désigne un individu capable d’envoyer des mauvais sorts (piaye), de « faire le Mal »
ou de lutter contre eux.

9  Réalisée par le laboratoire de Pétrologie-Minéralogie de I'IRD a Bondy, sous la direc-
tion de Mme M. Gérard.

10 Seule Marie Fleury (Muséum National d’'Histoire Naturelle) a noté I'usage « tras
rare » du mercure chez un guérisseur Boni de Maripasoula (com. pers.)

11 Encore que des fouilles archéologiques récentes aient révélé la présence de cinabre (HgS,

sulfure mercurique) employé dans des préparations d’embaumement, dans des tombes
péruviennes, datées entre 900 et 1000 ans av. J.-C. (Martin-Gil et al., 1994).

12 Secrétariat : 14, rue Douvillé, 31000 Toulouse.

Références bibliographiques

Acocs, MM, ErzeL, R.A, ParrisH, R.G, PascHaL, D.C. et al, « Mercury exposure from
interior latext paint », New England Journal of Medecine, Vol. 323, n° 16, 1990, p. 1096-
1101.

BARRAU, J, « Les plantes qui guérissent : ethnobotanique et phytothérapie », Projection, n° 1,
1989, p. 71-77. '

Benorsr, 1. :

* « Quand la médecine s’interroge sur la culture et la société... », in Interventions sani-
taires et contextes culturels, Actes de la deuxi2me journée d'anthropologie médicale
de 'AMADES, AMADES, 1990, p. 5-8.

* Anthropologie médicale en société créole, « Les champs de la santé », PUF, Paris,
1993, 283 p.

CORDIER, S, GRASMICK, C, PAQUIER-PASSELAIGUE, M, et al, « Imprégnation de la population
guyanaise par le mercure : niveaux et sources d’exposition », B.E.H, n° 14, 1997, p. 59-
61.

CORDIER, S., GAREL, M., Risques neurotoxiques chez l'enfant liés a I'exposition au méthyl-
mercure en Guyane frangaise, INSERM U. 170 & 149, Institut de Veille Sanitaire, 1999,
52 p.

DuvaL, C, DuvaL, R, DOLIQUE, R, Dictionnaire de la chimie et de ses applications, Presses
Scientifiques Intemationales, Paris, 1959, 1329 p.



5%6 AU VISITEUR LUMINEUX

Eco, U, Les Limites de l'interprétation, Grasset, Paris, 1992, 406 p.

EPA, Assessment Document for Cultural Uses of Mercury, RM2, U.S. Environment Protection
Agency, Washington, D.C, 1993, 8 p.

FRERY, N., ManLLoT, E., DEHEEGER, M. et al., Exposition au mercure de la population amé-
rindienne Wayana de Guyane, enquéte alimentaire, Institut de Veille Sanitaire, 1999,
82 p.

HaMEs, C., EPELBOIN, A, « Trois vétements talismatiques provenant du Sénégal (décharge de
Dakar-Pikine), Bulletin d’Etudes Orientales, t. xuiv, 1992, p. 217-214.

IPCS, Methylmercury, Intemnational Programme on Chemical Safety, Environmetal Health
Criteria 101, W.H.O, 1990, 144 p.

JOHNSON, C., Elemental Mercury Use in Religious and Ethnic Praticies in Latin American and
Carribean Communities in New York City, City University of NY, July 1997, np.

LIEUTAGHL, P, Les Simples entre nature et société, Association Etudes Populaires et Initiatives,
Mane, 1983, 159 p.

MARTIN-GIL, J, MARTIN-GIL, FJ, DELBES de CASTRO, G, ZAPATERO-MAGDALENO, P. et al,
« Preserving the ancients with vermillion » {letter], Lancet, 344 (8939-8940), 1994, p.
1776-7.

MassE, R., Culture et santé publique : les contributions de I’anthropologie a la prévention et
a la promotion de la santé, Gaétan Morin, Montréal, 1995, 499 p.

OHA, Mercury use in the Hispanic Community of Chicago, Office of Hispanic Affairs, Dpt of
Public Health, July 1997,

TAVERNE, B, Un « docteur-feuille » & Cayenne. Santé, culture et société chez les immigrés hai-
tiens de Guyane frangaise, thése de doctorat en anthropologie, Aix-Marseille m, 1991,
xix + 579 p.

VAL, F, « Le Gayac, panacée du Xvr si¢cle », Chir Dent Fr, Vol. 53, n° 226, 1983, p. 37-
42.

WENDROFF, A.P :

* « Domestic mercury pollution [letter] », Nature, Vol. 347, n° 6294, 1990, p. 623.

* « Toxicity from Magico-religious and Ethnomedical Uses of Elemental Mercury in the
Home », A Literature Review, Summary of Research, Legislative Activity and Sugges-
tion for Research, 1993, 20 p. dact.

* « Magico-religious Mercury Exposure » [correspondence], Environmental Health
Perspectives, Vol. 105, n° 3, 1997, p. 266.

ZayAs, LH, OzuatH, PO, « Mercure Use in Espiritismo : a Survey of Botanicas », Am. J. Public
Health, 86(1), 1996, p. 111-112.



Taverne Bernard. (2000).

Anthropologie et santé publique : rencontre a
propos des usages médico-magiques du
mercure en Guyane.

In : Bernabé J. (ed.), Bonniol J.L. (ed.),
Confiant R. (ed.), L'Etang G. (ed.) Au visiteur
lumineux : des iles créoles aux sociétés
plurielles : mélanges offerts a Jean Benoist.

s.l. : Ibis Rouge Editions, 523-536.



