
Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana meridionais 

Author(s): Gabriel Coutinho 

Source: Revista de Antropologia , julho-dezembro 2011, Vol. 54, No. 2 (julho-dezembro 
2011), pp. 829-855  

Published by: Revista de Antropologia 

Stable URL: https://www.jstor.org/stable/43923888

JSTOR is a not-for-profit service that helps scholars, researchers, and students discover, use, and build upon a wide 
range of content in a trusted digital archive. We use information technology and tools to increase productivity and 
facilitate new forms of scholarship. For more information about JSTOR, please contact support@jstor.org. 
 
Your use of the JSTOR archive indicates your acceptance of the Terms & Conditions of Use, available at 
https://about.jstor.org/terms

Revista de Antropologia  is collaborating with JSTOR to digitize, preserve and extend access to 
Revista de Antropologia

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms

https://www.jstor.org/stable/43923888


 Festas, guerras e trocas

 entre os Aparai e Wayana meridionais1

 Gabriel Coutinho

 Universidade Federal de Santa Catarina

 RESUMO: O artigo aborda algumas questões tratadas por Pierre Clastres
 acerca do caráter específico da troca de bens na sociedade primitiva e sua

 articulação com a guerra. Inicia-se com uma discussão geral sobre a
 pertinência das ideias do autor sobre a orientação "contraeconômica" dessas

 trocas, considerando o fenómeno amplamente difundido, mas ainda pouco
 estudado, dos intercâmbios de bens na Amazónia indígena. Destaca-se a
 irredutibilidade de tais intercâmbios ao comércio de bens económicos e seu

 papel na constituição de redes de articulação regionais. Em seguida, são abor-

 dadas as relações entre tais intercâmbios e a guerra através da ótica dos Aparai

 e Wayana meridionais (caribe). Com base em uma narrativa sobre sua mú-

 tua pacificação e nas festas multicomunitárias, retoma-se o debate de Clastres

 com Lévi-Strauss sobre a prioridade da guerra ou da troca, para mostrar
 como a coexistência dos dois fenómenos é pensada do ponto de vista indí-
 gena em questão.

 PALAVRAS-CHAVE: Troca, guerra, Aparai, Wayana, Pierre Clastres.

 Intercâmbios de bens na Amazónia

 Ao contrário de temáticas como parentesco e organização social, guerra,

 xamanismo e mesmo o contato com não índios, o intercâmbio de obje-

 tos materiais na Amazónia indígena não recebeu ainda a devida atenção

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 por parte da antropologia americanista. A exiguidade de monografias
 focadas no tema, bem como de análises comparativas e reflexão teórica

 sobre o assunto destoa das numerosas e frequentes alusões ao fenómeno

 dispersas na literatura histórica e etnográfica.

 Já no período colonial, relatos de cronistas e viajantes revelavam sur-

 presa com a presença de artigos andinos na Amazónia, bem como de
 produtos europeus entre índios supostamente isolados e sem contato
 direto com os colonizadores. Foi o caso do frei Gaspar de Carvajal que
 encontrou, na primeira metade do século XVI, lhamas provenientes dos

 Andes entre os índios Paguana, na foz do rio Purus. E também do padre

 Cristóbal de Acufia, que testemunhou, cem anos depois, o comércio de

 lâminas de ouro provenientes da região do Uaupés, nas margens do rio
 Solimões (Porro, 1992, 1996). De um modo geral, os artigos europeus
 foram incorporados a vastas redes de comunicação ameríndias que
 entrecortavam a paisagem sul-americana pré-colombiana (Lathrap,
 1973; Roosevelt, 1992).

 Nesse mesmo sentido, as etnografias produzidas nas últimas décadas
 abundam em informações sobre a intensa circulação de objetos materiais

 entre povos indígenas e come não índios, e seu importante papel para a
 constituição de articulações regionais mais amplas, como aquelas en-
 contradas no Alto Xingu, no Noroeste amazónico e nas Guianas. Por
 toda a Amazónia, redes de intercâmbio de objetos materiais conectam
 diferentes coletivos, muitos deles pertencentes a famílias linguísticas dis-

 tintas. A circulação dos artigos assume formatos diversos, indo de pre-

 sentes voluntários a prestações compulsórias, passando por transações
 geralmente diferidas e sem barganha, embora, às vezes, imediatas e su-

 jeitas à negociação. Os intercâmbios ocorrem cotidianamente e em con-
 textos rituais específicos, como os chamados dabucuris no Noroeste
 amazónico; os uluki , também conhecidos por moitara , no Alto Xingu; e

 os encontros esporádicos de parceiros de troca nas Guianas, sobretudo

 - 830 -

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, Sao Paulo, USP, 201 1, v. 54 n° 2.

 quando em festas multicomunitárias. Em suma, todas essas questões
 aguardam estudos mais aprofundados, atentos especialmente aos modos

 como os protagonistas indígenas concebem as transações que praticam
 a partir de outros critérios, valores e interesses. De qualquer maneira, é

 outro aspecto frequentemente apontado pela literatura que nos interes-

 sa aqui, a saber, a especialização que certos grupos detêm em produzir e/

 ou fornecer artigos específicos às suas respectivas redes de intercâmbio.

 No Alto Xingu, destacam-se os arcos de madeira preta fabricados
 pelos Kamaiurá; panelas de cerâmica feitas pelos Wauja; sal de aguapé
 produzido pelos Mehinako, Aweti e Trumai; colares e cintos confeccio-

 nados com garras de onça e conchas de caramujo pelos Kuikuro e
 Kalapalo, entre outros. Esses objetos são usados no pagamento de servi-

 ços realizados por xamãs e especialistas rituais, bem como na atenuação

 das obrigações do genro para com seu sogro (Dole, 1958; Basso, 1973;
 Gregor, 1990; Franchetto & Heckenberger [orgs.], 2001).

 No Noroeste amazónico, região que abrange a bacia dos rios Uaupés
 e Negro, os Tukano são conhecidos por seus bancos de madeira; os
 Desana, por seus balaios; os Baniwa, pelos raladores de mandioca; os
 Kubeo, por suas máscaras funerárias; os Kotiria, pelos tipitis; os Maku,
 pelas flautas de Pã, curare e aturás de cipó; os Tuyuka, por fabricarem as

 melhores canoas. Como nas Guianas e no Alto Xingu, tais intercâmbios
 estão articulados a intercasamentos e a prestações de serviços rituais,
 culminando nos já mencionados dabucuris, festivais que reúnem dife-
 rentes grupos para dançar, consumir caxiri, reforçar laços de afinidade e

 trocar seus produtos (Chernela, 1983; Jackson, 1983; S. Hugh-Jones,
 1992; Andrello, 2006, pp. 228-283).

 Nas Guianas, a especialização parece ser determinada, sobretudo,
 pelas posições geográfica e relacional de cada grupo no interior dessas
 redes. Por exemplo, na porção ocidental dessa região, os Yekuana fabri-

 cam raladores de mandioca que circulam em longas cadeias de intermè-

 di -

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 dio até os Makuxi e Patamona, passando pelos Arekuna, Taulipang e
 Kamarakoto (Coppens, 1971; Butt-Colson, 1973). Na porção oriental,
 circulam resinas vegetais, redes e tipóias de algodão produzidas pelos
 Wajãpi; tornozeleiras com chocalhos, cães de caça e aves silvestres for-
 necidos pelos Aparai e Wayana meridionais; panelas de metal e pimenta

 seca e moída preparada pelos Tiriyó; espingardas e miçangas trazidas
 pelos Boni e Ndjuka, descendentes afro-americanos de escravos (Gallois,

 1986; Barbosa, 2005). Ao contrário do Alto Xingu e do Noroeste ama-
 zónico, onde os intercâmbios são realizados nas praças das aldeias, nas
 Guianas, eles costumam ocorrer mais discretamente, no interior dos

 pátios domésticos.
 Por fim, outra rede de intercâmbios especializados conhecida é aquela

 que se constituiu na Amazónia subandina, durante o período colonial,
 em torno das minas do Cerro de la Sal, no Peru. Controlada pelos
 Ashaninka, Amuesha, Matsiguenga e Nomatsiguenga, essa rede se es-
 tendia aos Shipibo, Conibo e Sheretebo. Novamente, as transações ba-
 seavam-se em artigos especializados, destacando-se a tecelagem, a plu-
 mária, as contas e outros ornamentos aruaque; a cerâmica, as cabaças
 decoradas, as redes e os remos pano. Sua maior peculiaridade, no entan-

 to, era a produção e o uso de "pães de sal" como equivalente geral,
 intercambiável por qualquer outro artigo (Renard-Cassevitz, 1993).

 Em alguns desses casos, a especialização pode ser atribuída ao acesso
 desigual a matérias-primas, bem como à posse ou não de conhecimento

 técnico específico. Todavia, na maioria das vezes, ela parece ser criada e

 mantida "artificialmente", isto é, sob pretexto de adquirir bens suposta-

 mente indisponíveis, os grupos se lançariam em busca desses artigos
 alhures, estabelecendo intercâmbios e relações diferenciadas com outros

 diversos, muitos deles inimigos temidos.

 Isto remete a importantes aspectos ou particularidades da economia

 primitiva apontados por Clastres (2004 [1976]) em seu prefácio para

 -832-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, São Paulo, US?, 201 1, v. 54 n° 2.

 Âge de Pierre, Âge d'Abondance: economies des sociétés primitives (tradu-

 ção francesa de Stone Age Economics, de Marshall Sahlins, 1972). Nele, é

 evidente a consonância entre a antropologia política do autor francês e

 a antropologia econòmica de seu colega norte-americano. Em poucas
 palavras, os coletivos ameríndios representam "sociedades de afluência"
 como definidas por Sahlins, isto é, ao invés de condenadas à mera "sub-

 sistência", a níveis baixíssimos de produtividade obtidos à custa de tra-
 balho árduo e incessante, elas estabelecem "necessidades" modestas de

 modo a limitar o tempo e o esforço despendidos com o trabalho para se

 dedicarem a outras atividades encaradas com prazer, como conversas à
 beira do fogo, festas e bebedeiras, além da própria guerra, acrescenta
 Clastres. Mais importante, essa baixa exigência material não resulta de
 suposta incapacidade produtiva. Trata-se antes de um "princípio" ou ati-

 tude voltado à autonomia pessoal e coletiva, um projeto político. Refu-
 ta-se assim, de um lado, o preconceito evolucionista de que as economi-

 as primitivas seriam miseráveis, sobretudo em consequência de seu
 suposto atraso tecnológico; de outro, a definição neoclássica de econo-
 mia como relação universal de escolha entre recursos insuficientes para

 a satisfação de vontades ilimitadas.

 "Sociedades contra a economia" para Clastres (2004 [1976], p. 184),
 os ameríndios não permitem que a economia, como o poder político,
 constitua uma esfera autónoma. Recusam o acúmulo de riquezas (a
 estocagem de alimentos, por exemplo) em favor da mobilidade e da ex-
 ploração vantajosa do território conforme seus modos de produção.
 Os excedentes são produzidos, mas desde que sem trabalho demasiado,
 destinando-se à prodigalidade cotidiana e a festas, assim como aos in-
 tercâmbios com outros. Tais intercâmbios orientam-se, de um modo ge-

 ral, pela generosidade e a reciprocidade, não pelo lucro. Segundo o au-

 tor, ainda que alguns deles possam ser motivados pela dependência de
 algum alimento ou material indisponível por razões ambientais ou

 -833-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 tecnológicas, isto não constitui regra e tampouco corresponde aos ide-
 ais indígenas. A comunidade primitiva almejaria a completa autonomia.
 Daí seu esforço em excluir toda relação de dependência económica quan-

 to a grupos vizinhos. Para tanto, busca-se evitar ou reduzir ao máximo
 os riscos da troca determinada pela necessidade. Os intercâmbios supra-

 locais não são, portanto, fundados pela necessidade económica. Socie-
 dades de afluência, elas são também "anticomerciais" nesse sentido

 (Clastres, 2004 [1977], p. 247).
 Mas, então, qual a razão de ser de tais intercâmbios? Para Clastres, a

 troca serve de meio para o estabelecimento de uma relação fundamen-

 tal, a aliança política, sobretudo diante da guerra com outros. As presta-

 ções encontradas nos uluki xinguanos, nos dabucuris do Noroeste ama-

 zónico, nas parcerias guianenses, mas também em inúmeras transações
 cotidianas se aproximam mais do universo da dádiva que do comércio
 de utilidades. Meio para o estabelecimento de alianças, abertura ao
 Outro, a troca mantém uma relação estreita com a guerra ameríndia - e

 é justamente disto que falam os Aparai e Wayana meridionais em uma
 narrativa sobre seu processo de aproximação.

 A pacificação pela troca

 Os Aparai e Wayana são povos falantes de línguas caribe que habitam a
 região de fronteira entre Brasil, Guiana Francesa e Suriname. No Brasil,

 onde somam cerca de 800 indivíduos, eles experimentam um processo
 avançado de intercasamentos e coabitação há pelo menos 200 anos. Essa

 situação, associada a uma complexa dinâmica identitária e sociolin-
 guística (ainda por ser devidamente compreendida), não permite esta-
 belecer uma separação absoluta entre eles, tampouco reduzi-los a um
 único grupo homogéneo. Sua própria configuração atual é resultado da

 - 834 -

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, São Paulo, LISP, 201 1, v. 54 n° 2.

 integração de vários outros coletivos, com os quais mantinham relações
 estreitas, sobretudo a partir do século XVIII. Os Wayana assimilaram os

 Upurui provenientes do rio Paru de Leste, além dos Kukuyana,
 Opagwana e Kumarawana, entre outros; ao passo que os Aparai incor-
 poraram os Apama, Pirixiyana e Arakaju (Gallois, 1986, pp. 302-304).

 De acordo com as fontes bibliográficas, o avanço das frentes de colo-

 nização e as disputas entre as potências europeias a partir do século XVII

 forçaram o deslocamento dos grupos indígenas na região, fazendo
 eclodir e acirrando os conflitos entre eles e, depois, com os grupos de
 descendentes de escravos afro-americanos que se constituíram na região.

 Essas guerras atingiram seu auge durante o século XIX, e os Aparai e
 Wayana possuem inúmeras narrativas a respeito delas. Embora esses con-
 flitos tenham coexistido com outras formas de relacionamento marca-

 damente pacíficas (intercasamentos e intercâmbios de objetos), as nar-

 rativas indígenas descrevem um processo de transformação linear das
 guerras em relações pacíficas de troca. A principal dessas narrativas refe-

 re-se justamente ao modo como os conflitos e as hostilidades mútuas
 entre os Aparai e Wayana foram substituídos pela troca de objetos e côn-

 juges que levaram à situação atual de avançada coabitação.
 Sobre sua aproximação, os próprios Aparai e Wayana meridionais

 contam-nos que, cansado de guerrear com os Wayana, o chefe dos Aparai

 envia um guerreiro chamado Wau à aldeia de seus inimigos com a mis-
 são de apaziguá-los. Chegando lá, esse guerreiro aproxima-se cuidado-
 samente, escondendo-se onde as mulheres despejam seu lixo domésti-
 co, na periferia da aldeia. Ele permanece lá durante dias sem ser visto,
 observando as mulheres e aprendendo algumas poucas palavras na lín-
 gua wayana. Em uma noite sem lua, protegido pela escuridão, Wau vai
 à rede de uma das mulheres e tem relações sexuais com ela. As visitas se

 repetem nas noites seguintes. Desconfiada, a mulher lhe pergunta quem

 é, mas Wau resiste em responder, temendo que ela o denuncie aos ho-

 -835-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 mens da aldeia. Diante da insistência dela, ele acaba revelando sua iden-

 tidade e missão. A mulher não se apavora e, além de consentir que as
 visitas continuem, passa a lhe dar comida e a lhe ensinar a língua wayana.

 Algum tempo depois, Wau pede para sua amante wayana apresentá-lo
 ao seu pai e aos demais homens da aldeia (em outras versões da mesma

 narrativa, ele é flagrado pelo pai e pelos irmãos da mulher). Com a aju-

 da dela e seu parco conhecimento da língua wayana, Wau consegue acal-

 mar os ânimos dos guerreiros wayana e se explicar:

 Eu sou guerreiro aparai. E o dono de nossa aldeia falou para eu vir aqui

 conversar com o dono da aldeia de vocês para nos apaziguarmos. Para pa-

 rarmos de guerrear uns com os outros porque muitos estão morrendo. E,

 se continuarmos assim, os Aparai vão acabar. E os Wayana vão acabar.

 Agora, eu retornarei à minha aldeia. Vou reunir os Aparai e, em breve,

 voltarei para cá com todos eles. Reúnam e avisem os seus. Preparem-se

 para nos receber. Pois, vamos todos nos apaziguar.

 Wau retorna à sua aldeia. Lá, ele relata suas aventuras aos demais

 aparai, descrevendo os hábitos dos Wayana, principalmente o consumo

 de comida muito apimentada e de caxiri forte e azedo, índices de sua
 bravura guerreira. Passado algum tempo, ele parte de volta à aldeia
 wayana levando outros aparai com ele. À medida que se aproximam de
 seu destino, eles tocam flautas de osso de veado para anunciar sua che-

 gada e não surpreender seus anfitriões. Na aldeia, o chefe wayana pede

 às mulheres para servirem comida e caxiri aos visitantes recém-chega-
 dos, que consomem tudo. A desconfiança e a tensão iniciais se dissipam
 conforme avançam as conversações e o consumo de caxiri.

 Os Aparai preparam, então, uma mistura de tintura de urucum com

 a raiz de uma planta chamada awytý^.1 Eles passam essa loção sobre o
 corpo de cada um dos wayana, inclusive nas mulheres e nas crianças,

 -836-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, São Paulo, LISP, 201 1, v. 54 n° 2.

 proferindo três vezes a palavra kure , qualificativo aparai de tudo o que é

 bom, belo e apropriado. Em seguida, são os Wayana que pintam os
 Aparai com essa mesma mistura. Os homens trocam presentes e com-
 prometem-se a encontros futuros. Muitos deles selam parcerias de tro-

 ca. Alguns aparai casam-se com mulheres wayana, permanecendo na
 aldeia de suas esposas, conforme a tendência uxorilocal. Os demais par-

 tem de volta para sua aldeia, preparando-se para receber os Wayana dali

 a algum tempo. Quando estes chegam à aldeia aparai, o mesmo ritual é
 repetido. Invertem-se apenas os papéis de anfitriões e visitantes. Tro-

 cam-se presentes e alguns wayana casam-se com mulheres aparai, insta-

 lando-se na aldeia delas. Desde então, os Aparai e os Wayana casam-se
 entre si e coabitam as mesmas aldeias.

 Os Aparai e Wayana meridionais possuem outras narrativas como
 esta, bastante semelhantes, sobre os processos de mútua pacificação e
 estabelecimento de relações que consideram de qualidade com outros
 diversos: seus vizinhos Tiriyo e Kaxuyana, os "brancos" karaiwa, os Boni

 e Ndjuka, descendentes de escravos afro-americanos conhecidos por
 meikoro. A principal diferença entre elas diz respeito aos intercâmbios

 estabelecidos. Se a maioria dessas experiências termina com o estabele-

 cimento de parcerias de troca, poucas são as que resultam em
 intercasamentos bem-sucedidos. Fora isso, o enredo é basicamente o

 mesmo. A partir de uma situação inicial de conflito, os Aparai e/ou
 Wayana tomam a iniciativa e arriscam-se a visitar o outro. Seguem a
 oferta e a degustação de comida e bebida, o ritual de pintura com o
 composto de urucum e awytý*?' a troca de objetos materiais e o estabe-

 lecimento das parcerias interpessoais de troca.

 Como procurei mostrar em outra ocasião, não se trata de trocar de
 qualquer maneira, mas sim de acordo com um modelo fornecido pelas
 parcerias de troca e em conformidade com uma ética específica (Barbo-

 sa, 2005). Amplamente praticada na região por índios e não índios, essa

 -837-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 relação já era mencionada por cronistas e viajantes no século XIX
 (Coudreau, 1893; Crevaux, 1987). Trata-se de uma relação entre ho-

 mens socialmente distantes, designados pãné ap) ou pawana (wy), categori-

 as que se referem a pessoas sem laços de parentesco, residentes em locais

 afastados e falantes de línguas primárias distintas. Diante da hostilidade

 potencial ou mesmo efetiva desses "desconhecidos", a parceria de troca

 surge não só como alternativa, mas sobretudo meta. Parceiros de troca
 são "amigos", epe, por excelência.

 Concebida como uma relação essencialmente igualitária, a parceria
 de troca é criada e mantida por meio de oferta e demanda recíprocas de

 presentes, visitas, gentilezas e hospitalidade, por ocasião de encontros
 esporádicos. Expressão máxima dos ideais de conduta e valores de boa
 convivência associados aos adjetivos kurano^p) e ipokan(wy' a parceria
 de troca fornece o modelo, o idioma e o critério para avaliação de todas

 as demais formas de intercâmbio praticadas pelos Aparai e Wayana.
 Como mostra a narrativa acima, trata-se do mecanismo por excelência

 para o estabelecimento de relações amistosas, operando a devida pacifi-

 cação de seus protagonistas através dos objetos transacionados, segundo
 as normas de civilidade aparai e wayana, marcadas por uma atitude ge-
 nerosa e comedida. A parceria de troca constitui, ao mesmo tempo, uma

 alternativa simultânea à guerra, pois era comum a manutenção de um

 parceiro de troca no interior de um coletivo inimigo; e meta a ser
 alcançada, pois se trata de encerrar a guerra em favor do estabelecimen-

 to das trocas pacíficas.

 Figura e fundo

 Por tratarem da passagem da guerra à troca, as narrativas de pacificação

 aparai e wayana nos remetem tanto à reflexão de Lévi-Strauss sobre a

 -838-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, São Paulo, LISP, 201 1, v. 54 n° 2.

 continuidade entre esses fenómenos para os ameríndios, como à crítica
 de Clastres a essa formulação lévistraussiana. Com base no encontro

 entre grupos Nambikwara, Lévi-Strauss aponta uma continuidade en-
 tre a troca e a guerra. Além de coexistentes, elas seriam "aspectos opos-

 tos e indissolúveis de um mesmo e único processo social" (1976 [1942],

 p. 338). Trocas representariam guerras potenciais pacificamente resolvi-

 das, ao passo que as guerras seriam o resultado de transações malsuce-
 didas. Clastres (2004 [1977]) critica a definição da guerra como "trocas
 malsucedidas", por retirar-lhe toda e qualquer positividade. Espécie de

 acidente ou causalidade indesejada, a guerra exprimiria apenas a não re-

 alização do "ser-para-a-troca" da sociedade primitiva. Para o autor, o
 problema da tese lévistraussiana seria a redução da sociedade primitiva à

 troca, bem como a confusão entre os "planos sociológicos" em que se
 dão a guerra e a troca. Ao invés de continuidade, haveria "descontinui-
 dade radical" entre os fenómenos.

 Para Clastres, a guerra tem um propósito. Seu efeito e finalidade são

 a fragmentação da sociedade primitiva em uma "multiplicidade de co-
 munidades separadas". E cada comunidade percebe a comunidade vizi-
 nha como o outro, espécie de espelho que lhe devolve a imagem de sua
 unidade e totalidade. Diante do outro, as comunidades se afirmariam

 como tais, como "Nós indivisos". A guerra seria, assim, o principal meio

 de uma lógica centrífuga imanente à sociedade primitiva, que a orienta
 no sentido da atomização, da dispersão e da cisão. Em suma e mais im-
 portante, a aliança não seria desejada como um fim, mas como meio de

 atingir com o menor risco possível o objetivo da guerra, isto é, ela seria

 um efeito tático da guerra. Prevalece a guerra sobre a aliança. "Há uma

 prioridade sociológica da guerra sobre a aliança" (2004 [1977], p. 260).
 De fato, as narrativas de pacificação aparai e wayana se referem a uma

 situação inicial, ou dada, de guerra, a partir da qual se busca construir

 relações pacíficas e de qualidade por meio da troca. O que essas narrati-

 -839-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 vas não dizem é o fato de a pacificação jamais ser de todo concluída. Há

 sempre o perigo de a violência eclodir ao menor deslize. A guerra é o
 pano de fundo que sempre ameaça vir ao primeiro plano. E é nas situa-
 ções de convívio intenso, como as beberagens de caxiri cotidianas ou
 por ocasião de visitas e festas multicomunitárias, que o risco sempre pre-

 sente da guerra se torna mais evidente, sob a forma de brigas e agres-
 sões. Em suma, as narrativas de pacificação baseiam-se em concepções
 presentes também na realização das festas multicomunitárias.

 As festas multicomunitárias

 Como na maior parte da Amazónia indígena, as festas e as cerimónias
 realizadas pelos Aparai e Wayana seguem um mesmo programa, basea-

 do no antagonismo entre dois grupos e na intensa circulação de mensa-
 gens entre eles, vinculadas à comida, à bebida e a cantos, entre outras
 coisas. De um lado, os anfitriões da aldeia onde se realiza a festa; de

 outro, os convidados de outras comunidades. Os primeiros são chama-
 dos wapono{ìp) e tiwetkim^ e se responsabilizam pelo acolhimento dos
 visitantes, pela oferta de comida e caxiri, sendo por isso conhecidos tam-

 bém por "donos da bebida". Os segundos são os "dançadores", denomi-
 nados tuasemď ap) e tuwahem{yrf' aos quais cabe a execução das danças e

 dos cantos. A realização de toda e qualquer festa ou cerimònia depende
 desse grupo outro, constituído por gente de fora da aldeia, o que, por si

 só, já atesta certa incompletude da comunidade de corresidentes, como
 será visto adiante. Com efeito, incidem sobre a oposição entre anfitriões

 e convidados aquelas entre afins e consanguíneos, cognatos e não cog-
 natos, entre outras.

 - 840 -

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, São Paulo, LISP, 201 1, v. 54 n° 2.

 wapono^ tiwetkimM tuasemá- ap) tuwahem(vi>
 anfitriões convidados

 "donos da bebida" "dançadores"
 corresidentes forasteiros

 consanguíneos afins
 cognatos não cognatos

 Aqui, podem ser distinguidos para fins analíticos, como propõe
 Stanley Tambiah acerca dos rituais mágicos trobriandeses, dois "níveis

 de significação". De um lado, uma dimensão pragmática do ritual, sua
 "moldura exterior", relativa aos interesses imediatos e contextuais dos

 atores envolvidos, bem como às relações do ritual com outras atividades

 (os contextos e as situações em que é praticado, as consequências que
 pode produzir etc.).3 De outro, uma dimensão "semântica" ou gramáti-
 ca, sua "moldura interior", referente ao sistema de símbolos acionados e

 às mensagens transmitidas, à lógica de articulação das oposições paradig-

 máticas e dos contrastes sintagmáticos, em sequências estruturadas
 (1985, p. 35). Pois bem, é este segundo "nível de significação" das festas

 multicomunitárias aparai e wayana que nos interessa particularmente.

 Todavia, deve-se ter em mente que, na própria estrutura "semântica"
 dessas festas multicomunitárias, encontra-se inscrito um programa de
 agenciamento de graus e qualidades diversos de alteridade para fins de
 (re)produção de sua socialidade. Trata-se de ideias e valores mais gerais

 sobre a natureza processual de suas redes de relações e o lugar da al-
 teridade nesse processo, que por toda a região das Guianas, e não só
 entre os Aparai e Wayana, orientam e conferem sentido às festas, fazen-

 do delas o canal e o contexto por excelência de comunicação entre cole-
 tivos diversos.

 - 841 -

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 De início, anfitriões e convidados dançam no mesmo ritmo, frente a

 frente, mas entoam cantos distintos. A cada um dos grupos corresponde

 um tema maior para improviso, a partir do qual, cada um de seus mem-

 bros deve compor uma pequena frase pessoal e exclusiva, em língua
 aparai ou wayana, que ele cantará repetidas vezes, com pequenas varia-
 ções. Anfitriões executam cantos maxipuri(ípi ou maipuli(wy), que
 tematizam as crianças pikuku;4 algumas localidades e fenómenos geo-
 gráficos, como ilhas e serras, mas jamais roças e aldeias ocupadas; o en-
 contro e/ou o comportamento de animais selvagens, como o próprio
 tapir maxipurf*p) maipul^.5 Por sua vez, os cantos kanawa, entoados
 pelos convidados, improvisam sobre temas como os animais domésti-
 cos (cães e aves de criação), as frutas cultivadas, os produtos da roça, a

 parafernália doméstica da aldeia anfitriã e, principalmente, as bebidas

 fermentadas. Em suma, os cantos maxipurfip) ou maipulł^ versam so-
 bre coisas em estado selvagem e pré-socializado (animais silvestres, cer-

 tas localidades, crianças recém-nascidas), ao passo que os versos dos can-

 tos kanawa têm como tema elementos em um estado de socialização e

 domesticação já concluído (animais domésticos, cultivares, itens da
 parafernália doméstica e bebidas fermentadas).

 wapono (ap) tiwetkim <wy) tuasenuf ap) tuwahem (wy)
 anfitriões convidados

 cantos maxipurl^ maipuli [wy) cantos kanawa
 selvagem (não socializado) domesticado (socializado)

 Em um segundo momento, anfitriões e convidados já não cantam
 mais separados os cantos maxipuri e kanawa, mas marcam juntos o com-

 passo dos cantos kalau entoados pelo tuasemã aporesemý ap), "chefe dos

 dançadores". A mudança na performance dos cantos é súbita e eviden-

 te. A polifonia e a aparente confusão dos cantos maxipuri-kanawa dão

 - 842 -

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, São Paulo, LISP, 201 1, v. 54 n° 2.

 lugar ao solo discreto dos cantos kalau. Estes versam, com relativo espa-

 ço para improvisação, sobre passagens míticas, guerras e outros fatos
 históricos, antigos modos de vida e lugares habitados pelos grupos, téc-

 nicas e práticas desaparecidas (Chapuis & Rivière, 2003).
 Contam as narrativas que os cantos kalau foram transmitidos aos

 Aparai e Wayana pelo pássaro j apim jakakua^ ou pajakwa(wy). Perdido
 há muitos dias na floresta, um caçador resolve seguir uma música que
 vem do alto de uma árvore. Lá em cima, ele encontra uma aldeia onde

 se realiza uma grande festa. Trata-se da aldeia do pássaro japim, que aca-

 ba lhe ensinando os cantos kalau e, segundo algumas versões, todo o
 ritual de iniciação okomo{ip) ou okomoman{wy) . Nos dias seguintes, a ca-

 minho de sua aldeia, o caçador encontra outros animais que lhe ofere-
 cem comida, acolhimento e orientação. Quando finalmente retorna à

 sua aldeia, ele conta a todos o que viu, ouviu e aprendeu.6
 Os Aparai e Wayana dizem que, como os cantos kalau , vários outros

 elementos de sua "cultura" ou modo de ser, ehtopo(if' foram obtidos de

 outros diversos: animais, inimigos, seres da floresta e rios.7 Adquiridos

 outrora do japim, os cantos kalau são, agora, (re)transmitidos pelos con-

 vidados aos anfitriões. Nesse mesmo sentido, Schoepf afirma que os
 Wayana identificam os visitantes dançadores com o pássaro beija-flor
 tukuxříp) ou tukui{™' isto é, como o beija-flor em relação às flores, os
 visitantes dançadores viriam fecundar a aldeia anfitriã. Por isso mesmo,
 a "casa de reuniões", onde são acolhidos os visitantes e executados os

 rituais, é designada tukusipã em wayana, literalmente, "lugar dos beija-

 flores" (1998, p. 115).8
 Cumpre notar que, se uma das principais obrigações dos convidados

 é justamente a execução dos cantos kalau, isto só é possível mediante a

 oferta de bebida fermentada pelos anfitriões. Estes devem servir caxiri e

 proferir palavras de incentivo para fazer os convidados desempenharem

 seu papel. Sem bebida, não há cantos nem dança.

 -843-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 A passagem da execução dos cantos maxipuri-kanawa para aquela dos
 cantos kalau implica, senão uma mudança, um acréscimo de sentido às

 mensagens transmitidas entre anfitriões e convidados. Como dito ante-

 riormente, a performance de cantos maxipuri-kanawa corresponde à
 demarcação de posições antagónicas e à oferta recíproca de mensagens
 ligadas a estados selvagem e domesticado. Pois bem, durante a execução
 dos cantos kalau, a oposição e a troca que se estabelecem se dão entre
 esses cantos e o caxiri, ambos fortes signos culturais, associados a domí-

 nios masculino e feminino, respectivamente. Se a produção de caxiri é

 uma obrigação exclusiva das mulheres, a execução de cantos {kalau,
 maxipuri e kanawa) é, inversamente, uma atividade que cabe apenas aos
 homens.

 anfitriões convidados

 "donos da bebida" "dançadores"
 caxiri cantos kalau

 mulheres homens

 Essa mesma identificação do par convidados-anfitriões com aquele
 homens-mulheres está também presumida na "degustação dos visitan-
 tes", tulakanim emtapikatop^ , pequena refeição de boas-vindas, anali-
 sada por Schoepf (1998, p. 103). Trata-se de uma cabaça com água, uma

 panela com caldo de tucupi apimentado (às vezes, reduzido com algu-
 ma gordura animal) e um pedaço de beiju, servidos por uma mulher
 anfitriã aos homens visitantes. Ela é constituída exclusivamente por itens

 de domínio feminino: a água aprisionada pelas mulheres e a mandioca
 cultivada, processada e preparada por elas. Portanto, a "degustação do
 visitante" não é nada mais que uma "refeição verdadeira" desprovida de

 seu componente masculino, isto é, de carne de caça ou peixe ( ibidem , p.

 105). Tal incompletude expressa, em código culinário, outra, de ordem

 -844-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, Sao Paulo, USP, 201 1, v. 54 n° 2.

 sociológica, a saber: assim como é preciso acrescentar carne de caça ou
 peixe à panela de tucupi para se ter uma refeição verdadeira, é preciso

 operar uma aliança matrimonial entre anfitriões e convidados.9

 Em suma, o que esses vários desdobramentos do antagonismo entre

 anfitriões e convidados parecem enfatizar é, além da sua complementa-

 ridade, a produtividade de sua associação: cognatos e não cognatos,
 consanguíneos e afins, donos da bebida e dançadores, estados selvagem
 e domesticado, mulheres e homens.

 Nos dias seguintes, alternam-se as performances de cantos maxipuri ,

 kanawa e kalau, intercalados com breves pausas para descanso, banhos
 e refeições. Por trás de todos esses movimentos, encontra-se o mesmo

 princípio, motor de toda aquela animação: o consumo exacerbado e
 ininterrupto de caxiri. Lá pelo quinto dia de festa, a embriaguez e a ani-

 mação de todos os presentes atingem seu auge, e a festa, seu clímax.
 Inebriados por tanta bebida, anfitriões e convidados percorrem o pátio
 da aldeia apoiados uns nos outros, numa dança caótica sem qualquer
 coreografia determinada. O relativo distanciamento e toda a etiqueta
 entre anfitriões e convidados dos dias anteriores são suspensos. A con-

 duta reservada, tão prezada nos contatos interpessoais cotidianos, dá
 lugar à extroversão generalizada. Rapazes espreitam as moças e estas re-

 tribuem os flertes (para a felicidade ou desespero de seus pais). Famílias
 estabelecem e reiteram acordos de casamento futuro.

 A despeito da animação de todos ali presentes, a embriaguez genera-
 lizada, a convivência estreita e o contato intenso entre pessoas e grupos

 distantes tornam a ocasião propícia para desentendimentos e conflitos.

 São muitos os relatos de agressões e brigas ocorridas no auge da embri-

 aguez durante festas ou beberagens cotidianas. É preciso pôr um fim à

 festa antes que seja tarde demais, que a proximidade e a embriaguez ge-

 neralizada comprometam a civilidade desejada e um estado de guerra se

 (re)instaure. Para tanto, porém, deve-se consumir todo o caxiri restante.

 -845-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 Só assim os convidados poderão partir. Inicia-se então uma espécie de
 encenação: um grupo formado por anfitriões e convidados infringe al-

 guma norma de etiqueta. Por exemplo, servem-se da panela de alguém
 ou matam os animais de criação sem a devida autorização de seu dono.

 Como castigo, são levados ao pátio em frente à "casa de reunião". Diante

 deles, as pessoas formam uma longa fila, trazendo panelas e cuias repletas

 de caxiri, obrigando-os a beber de um gole só toda a bebida oferecida.
 Ao término de uma cuia, outra é dada. A bebida só é ingerida para ser

 imediatamente regurgitada, e assim sucessivamente. Em pouco tempo,
 uma enorme poça se forma no pátio da aldeia. Todo o caxiri produzido

 para a festa se esgota, restando apenas um pouco nos fundos dos panelões

 e em algumas casas na aldeia. Explicita-se assim o caráter agonístico da
 bebida: dádiva e castigo, prazer e perigo, capaz de despertar sentimentos

 de alegria e de raiva, de promover a integração ou a desagregação.

 Mais importante, segundo relatos, o fim das festas multicomunitárias

 seria também marcado por outro costume não mais praticado nos dias

 de hoje. Anfitriões e convidados pintavam uns aos outros com tintura

 de urucum, evocando a mistura de urucum e awytý*f) mencionada nas
 narrativas de pacificação.

 Para se compreender o sentido da pacificação a que se referem os
 Aparai e Wayana, cabe considerar o significado atribuído a tal pintura.
 Em seu sistema de cores, o branco, o vermelho e o negro formam um

 código classificador básico, aplicado a domínios diversos. Em poucas
 palavras, o branco é associado a alguma forma de carência, a situações
 periféricas e à fertilidade. O negro, ao excesso, à animalidade e a um
 estado antissocial. Por fim, o vermelho, ligado ao urucum, é associado à

 humanidade, ao social e à moderação desejada na vida cotidiana (van
 Velthem, 1995, pp. 167-168). A pintura de urucum seria suspensa ape-

 nas em estados liminares, como luto, nascimento, doenças e viagens.
 Cativos de guerra, de preferência mulheres e crianças, seriam submeti-

 -846-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, São Paulo, US?, 201 1, v. 54 n° 2.

 dos a um longo processo de incorporação social, ekuremáhpyrý ap) ou
 tëpamnephé !wy), tal qual o de animais silvestres tomados para criação,

 e do qual faria parte a aplicação diária de uma mistura de urucum
 com plantas medicinais ( ibidem , pp. 260-261). Em todos esses casos, a
 pintura de urucum promove e marca a incorporação do outro, seja ele o

 jovem iniciado à vida adulta, o convidado que chega à aldeia para dan-
 çar, os animais capturados para criação, ou mesmo os antigos cativos de

 guerra.

 Considerações finais

 Por toda a região, e não só entre os Aparai e Wayana, as festas multi-

 comunitárias se dão por meio da chegada e do acolhimento de visitan-
 tes de outras aldeias ou grupos, com os quais se busca estabelecer rela-

 ções de convivência pacífica e, se possível, alianças mais duradouras, sob

 a forma de intercasamentos ou parcerias de troca. Ao fazê-lo, as festas

 desvelam alguns princípios da filosofía social nativa que dizem respeito
 ao agenciamento de figuras da alteridade, à incorporação e ao controle

 de forças exógenas, com o propósito de garantir a (re)produção de um
 espaço propriamente social. Mais do que encenar tais princípios, as fes-

 tas efetuam-nos. De um modo geral, as visitas, as prestações de serviços
 e auxílios, a oferta de bebida, comida e bens remetem a um modelo de

 relação com a alteridade e a uma concepção comum a todos os grupos
 da região das Guianas sobre suas inter-relações efetivas ou potenciais,
 como processos de socialização em cadeia, isto é, como processos de
 transmissão, partilha e exercício de uma ética específica, qualificada
 kurano pelos Aparai, ipokan pelos Wayana e tawake pelos Waiwai
 (Howard, 2002). Ademais, ela parece remeter ao ideal de comportamen-

 to ifiitisu dos Kalapalo, grupos caribe do Alto Xingu; assim como do

 -847-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 ketepepei Mehinaku, povo aruaque da mesma região (Dole, 1958; Basso,
 1973). Em todos esses casos, trata-se de valores como comedimento,

 discrição, pacifismo e generosidade, associados à beleza e ao equilíbrio.
 Contudo, não se devem tomar as atuais festas multicomunitárias

 guianenses como simples metáforas, formas figuradas de representação,

 de práticas de pacificação que não ocorrem mais. Na verdade, essas fes-
 tas fornecem e evidenciam o modelo das relações políticas intercomu-

 nitárias. Elas atualizam o mesmo princípio das narrativas de pacifica-
 ção, a saber, a necessidade de apropriação de forças reprodutivas por
 meio da domesticação de uma alteridade exterior. Por postularem e pres-

 creverem a diferença como valor primeiro, isto é, como condição de
 existência de vida social, Joanna Overing (1983-84, pp. 345-346) cha-
 mou essas filosofias sociais indígenas de "estruturas elementares de reci-

 procidade".10 No mais, tanto a condição social plena como aquela de
 selvageria não são fixas. Elas remetem antes a um estado circunstancial
 do que a um atributo intrínseco. Pode-se passar de um estado a outro -

 transformar-se - da (quase) animalidade à sociabilidade plena e vice-
 versa. É nesse sentido que se deve entender o esforço dos grupos em
 socializar, ou ainda, em domesticar, os demais.

 Se em suas narrativas de pacificação, os Aparai e Wayana meridionais

 parecem concordar com Clastres quanto à prioridade e à positividade
 da guerra em relação à troca, nem por isso eles se afastam da visão
 "troquista" lévistraussiana. Muito pelo contrário, quando consideradas

 conjuntamente, as narrativas de pacificação e as festas multicomunitárias

 guianenses desvelam um modelo de socialidade amplamente difundido
 na região. No interior desse modelo, a troca aparece como forma de in-

 corporação do outro, de agenciamento e manutenção das diferenças,
 importante não só para o estabelecimento de relações com outros, mas,

 sobretudo, como um ato definidor da condição humana plenamente
 socializada.

 -848-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, Säo Paulo, LISP, 201 1, v. 54 n° 2.

 Com base no exemplo fornecido pelos Aparai e Wayana meridio-
 nais, a relação entre guerra e troca talvez seja mais bem entendida não
 como simples sucessão linear, conforme suas narrativas de pacificação,

 tampouco como aquela entre fim e meios, segundo a definição clastriana

 de aliança tática para a guerra, mas aproxima-se mais da visão
 lévistraussiana de alternância entre os dois lados de uma mesma moeda,
 mencionada acima. Suas festas multicomunitárias indicam a coexistên-

 cia de todas essas formas de relacionamento: parcerias de troca, inter-
 casamentos e agressões. Trocas não comerciais, instrumentos da política

 ameríndia, expressão e meio de um ideal pacífico, sua força reside justa-

 mente na memória das guerras que carregam com elas.

 Notas

 1 Este artigo é uma versão da apresentação feita no colóquio "Pierre Clastres: pensar

 a política a contracorrente", realizado pelo SESC/SP, em outubro de 2009. Agra-

 deço os comentários de todos os participantes, sobretudo, Beatriz Perrone Moisés,

 Renato Sztutman e Sérgio Cardoso pelo convite; enfim, à Fundação de Amparo à

 Pesquisa do Estado de São Paulo (FAPESP) pelo apoio imprescindível sob a forma

 de auxílios e bolsas de pesquisa em iniciação científica, mestrado, doutorado e pós-
 doutorado.

 2 Os termos em língua aparai e wayana estão assinalados pelas marcas (ap) e (wy),
 respectivamente. A ausência de marcação indica que a mesma palavra é empregada

 em ambas as línguas.

 3 O autor aponta duas perspectivas possíveis sobre as relações do ritual com outras

 atividades. Numa delas, o ritual é considerado estímulo ou sinal de atividades que

 seguirão no tempo (magia e ritos "prospectivos"); na outra, o ritual é tomado como

 resposta ou explicação de eventos precedentes (ritual "retrospectivo") (Tambiah,

 1985, p. 35). As festas multicomunitárias aparai e wayana podem ser pensadas

 como exemplos do primeiro tipo na medida em que visam promover um estado de

 comunicação e contaminação inexistente no cotidiano. Por sua vez, o sistema de

 acusações do xamanismo representaria o segundo tipo, retrospectivo.

 -849-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 4 São chamadas de pikuku , algo como "neném" em português, as crianças com até

 um ano de idade aproximadamente. Nessa fase, por nao terem o princípio vital

 ainda bem fixado em seus corpos, elas dependem completamente de seus pais para

 se alimentarem (estando em fase de amamentação) e para se locomoverem (uma

 vez que o contato com o chão pode ser perigoso). Nesse mesmo sentido, elas ainda

 não possuem nomes ou são chamadas por seus nomes próprios (de conhecimento

 e uso restrito) ou apelidos (de conhecimento e uso geral). Para maiores detalhes

 sobre as fases do desenvolvimento pessoal segundo os Wayana, vide os trabalhos de

 Lúcia H. van Velthem (1984, pp. 222-253) e de Jean Chapuis (1998).

 5 Por exemplo, Maxipuri, maxipuri / Mohpe enahne mase maxipuri / Mohpe ke

 tuesapare mase maxipun / Maxipurìy maxipurì / Oty poko ma maxipurì ? / Jotyme

 oseiko ya maxipun [Tapir, tapir / Você comeu taperebá, tapir / Você está com a

 barriga cheia de taperebá, Tapir / Tapir, tapir / O que você está fazendo, tapir ? /

 Venha cá para me dar de comer, tapir].

 6 Versões e comentários sobre essa narrativa são encontrados em Jean Chapuis ( 1 998,

 pp. 322-323, 353) e Paula M. Dias Lopes (1994, pp. 107-108, 127-128). Os
 Waiwai possuem uma narrativa muito semelhante sobre a origem das ferramentas

 de metal e miçangas (e não dos cantos, como no caso aparai e wayana), obtidas de

 um papagaio, e não do japim (Howard, 2002, pp. 35-36).

 7 Tais ideias acerca de uma origem exterior da cultura não são particulares dos Aparai

 e Wayana, sendo encontradas também em vários outros povos da região: Piaroa

 (Overing, 1983-84), Wajãpi (Gallois, 1988, pp. 80-83) e Waiwai (Howard, 2002,
 p. 36), por exemplo.

 8 O vocábulo tukusipãM é formado pelo termo tukusi (wa), "beija-flor", acrescido da

 partícula -pã, algo como "o lugar (repleto) de..." ou "aquele que é cheio de...".

 Essa partícula -pã {-'pã ou -pano) resulta da contração do sufixo adjetivador -pe

 (- hpe ) e do sufixo nominador -n (-no)f sendo muito utilizada nas línguas aparai e

 wayana para a formação de topónimos. Por exemplo, Kurumuńhpano (ap) ("lugar
 cheio de bambu kurumurí ').

 9 A associação de convidados e anfitriões a homens e mulheres, respectivamente, é

 também expressa pela oposição entre carne de caça e bebida, como mostram exem-

 plos wajãpi (Sztutman, 2000, pp. 183-185) e waiwai (Dias Júnior, 2001; Howard,

 2002, pp. 36-37).

 - 850 -

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, São Paulo, lisp, 201 1, v. 54 n° 2.

 10 Como se sabe, por "estruturas elementares de parentesco", Lévi-Strauss designa

 sistemas de parentesco cuja terminologia determina nao só as categorias interditas

 ao matrimonio como aquelas com as quais se deve casar. Ao fazê-lo, esses sistemas

 explicitam, como nenhum outro (complexos e semicomplexos), a "compensação

 positiva" da regra universal de proibição do incesto (para além da sua estipulação

 negativa evidente), revelando seu caráter de regra da dádiva por excelência, condi-

 ção transcendental da sociabilidade. Pois bem, de acordo com Joanna Overing, os

 índios das Terras Baixas Sul-americanas formulam esse mesmo princípio ao pres-

 creverem a necessidade da diferença para a vida social, só que de modo consciente,

 como ideologia. Tais ideias e valores são expressos em instâncias variadas da vida

 social, não só nas regras de casamento, mas na cosmologia e na vida ritual, como

 visto aqui. Daí a expressão "estruturas elementares de reciprocidade".

 Referências bibliográficas

 ANDRELLO, G.

 2006 Cidade do índio: transformações e cotidiano em Iauaretê , São Paulo/Rio de Janei-
 ro, Unesp/ISA/NuTI.

 BARBOSA, G.

 2005 "Das trocas de bens", in GALLOIS, D. (org.), Redes de Sociabilidade nas
 Guianas , São Paulo, Editora Humanitas/FAPESP, pp. 59-1 1 1.

 BASSO, E.

 1973 The Kalapalo Indians of Central Brazil , New York, Holt, Rinehart and Winston.

 BUTT-COLSON, A.

 1973 "Inter-tribal trade in the Guiana Highlands", Antropológica , 34, Caracas,
 Fundación La Salle de Ciencias Naturales, Instituto Caribe de Antropologia y

 Sociologia, pp. 05-69.

 CHAPUIS, J.

 1998 La Personne Wayana entre Sang et Ciely thèse en Anthropologie, Université ďAix-
 Marseille, Presses Universitaires du Septentrion.

 -851-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 CHAPUIS, J. & RIVIÈRE, H.
 2003 Wayana eitoponpë. (Une) histoire (orale) des Indiens Wayanay Paris, Éditions Ibis

 rouge.

 COPPENS, W.

 1971 "Las relaciones comerciales de los Yekuana del Caura- Paragua", Antropológica ,
 30, Caracas, Fundación La Salle de Ciencias Naturales, Instituto Caribe de An-

 tropologia y Sociologia, pp. 28-59.

 CLASTRES, P.

 2003 [1962] "Troca e poder: filosofìa da chefia indígena", in

 do , São Paulo, Cosac & Naify, pp. 45-63.
 2003 [1974] "A sociedade contra o Estado", in

 Cosac & Naify, pp. 207-234.

 2004 [1976] "A Economia primitiva", in

 Naify, pp. 175-195.

 2004 [1977] "Arqueologia da violência: a guerra nas sociedades primitivas", in

 logia da Violência , São Paulo, Cosac & Naify, pp. 231-270.

 COUDREAU, H.

 1893 Chez nos Indiens : Quatre Années dans la Guyanne Française , 1887-1891 , Paris,
 Ed. Hachette.

 CREVAUX, J.

 1 987 Le Mendiant de l'Eldorado. De Cayenne aux Andes 1876-1879, Paris, D'ailleurs/
 Éditions Phébus.

 DOLE, G.

 1958 "Ownership and exchange among the Kuikuro indians of Mato Grosso", Revis-
 ta do Museu Paulistaì v. 10, pp. 125-133.

 GALLOIS, D.

 1986 Migração, Guerra e Comércio: os Waiãpi na Guiana , São Paulo, FFLCH/USP.

 GREGOR, T.

 1990 "Uneasy peace: intertribal relations in Brazils upper Xingu", in HAAS, J. (org.),
 The Anthtopology ofWar , Cambridge, Cambridge University Press, pp. 105-124.

 -852-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, Säo Paulo, LISP, 201 1, v. 54 n° 2.

 HOWARD, C.

 2001 Wrought Identities : The Waiwai Expeditions in Search of The " Unseen Tribes " of

 Northern Amazonia , Chicago, University of Chicago, EUA.

 HUGH-JONES, S.
 1 992 "Yesterday s luxuries, tomorrow s necessities: business and barter in Northwest

 Amazonia", in HUGH-JONES, S. & HUMPHREY, C. (orgs.), Barter,
 Exchange and Value: an anthropological approach , Cambridge, Cambridge
 University Press, pp. 01-20.

 JACKSON, J.

 1 983 The Fish People: linguistic exogamy and tukanoan identity in Northwest Amazonia,

 Cambridge, Cambridge University Press.

 LATHRAP, D.

 1973 "The Antiquity and Importance of Long-Distance Trade Relationships in the
 Moist Tropics of Pre-Columbian South America", World Archaeology, vol. 5, n°

 2, pp. 170-186.

 LÉVI-STRAUSS, C.
 1976 [1942] "Guerra e comércio entre os índios da América do Sul", in SCHADEN, E.

 (org.), Leituras de Etnologia Indígena, São Paulo, Companhia Editora Nacio-

 nal, pp. 325-348.

 OVERING, J.

 1983-1984 "Elementary structures of reciprocity: a comparative note on Guianese, Cen-

 tral Brazilian and North-West Amazon socio-political thought", Antropológica,

 59-62, pp. 331-48.

 BUTT COLSON, A. & HEINEN, H. D. (orgs.)
 1983-1984 Themes in political organization: the Caribs and their neighbours, Caracas,

 Fundación La Salle, Instituto Caribe de Antropologia y Sociologia.

 PORRO, A.

 1992 "História indígena do alto e médio Amazonas: séculos XVI a XVIII", in CAR-
 NEIRO DA CUNHA, M. (org.), História dos índios no Brasil, São Paulo, Com-

 panhia das Letras/FAPESP/SMC, pp. 175-196.

 -853-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gabriel Coutinho. Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana...

 1 996 O Povo das Águas: Ensaios de Etno-História Amazónica , Rio de Janeiro, Vozes.

 RENARD-CASEVITZ, F.-M.

 1993 "Guerriers du sel, sauniers de la paix", L'Homme, 126-128, XXXIII (2-4), pp.
 25-43.

 ROOSEVELT, A.

 1 992 "Arqueologia amazónica", in CARNEIRO DA CUNHA, M. (org.), História dos
 índios no Brasil, São Paulo, Companhia das Letras/FAPESP/SMC, pp. 53-86.

 SCHOEPF, D.

 1 979 La Marmite Wayana: Cuisine et Société dune tribu d'Amazonie , Genève, Musée
 d'Ethnographie.

 1998 "Le Domaine des Colibris: Accueil et Hospitalité chez les Wayana (Région des
 Guyanes)", Journal de la Société des Américanistes, 84 (1), pp. 99-120.

 VAN VELTHEM, L. H.

 1984 A Pele de Tuluperê: Estudo dos Trançados Wayana-Aparai , dissertação, PPGAS/
 FFLCH/USP.

 1996 "'Comer verdadeiramente': produção e preparação de alimentos entre os
 Wayana", Hońzontes Antropológicos, 2 (4), pp. 10-26.

 2002 "'Feitos por inimigos'. Os brancos e seus bens nas representações Wayana do
 contato", in ALBERT, B. & RAMOS, A. R. (orgs.), Pacificando o Branco , São
 Paulo, Editora UNESP/Imprensa Oficial do Estado, pp. 61-83.

 2003 A Bela é a Fera. A Estética da Produção e da Predação entre os Wayana, Lisboa,
 Assírio & Alvim/Museu Nacional de Etnologia.

 -854-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Revista de Antropologia, São Paulo, LISP, 201 1, v. 54 n° 2.

 ABSTRACT: This article deals with some issues addressed by Pierre Clastres

 about the specific character of the exchange of goods in primitive society

 and its linkage to the war. It begins with a general discussion about the
 relevance of the author s ideas on the against-economic' sense of these
 exchanges, considering the widespread but litde studied phenomenon of the

 exchanges of goods in indigenous Amazonia. It highlights the irreducibility

 of such exchanges to trade and its role in the formation of regional networks

 of articulation. Then, the article approaches the relationship between such

 exchanges and the war from the perspective of Southern Aparai and Wayana

 (Caribbean). Based on a narrative about their mutual peace and at
 multicommunal feasts, it addresses the debate between Clastres and Lévi-

 Strauss on the priority of war or exchange, to show how the coexistence of

 two phenomena is thought from the Aparai and Wayana perspective.

 KEY-WORDS: Exchange, war, Aparai, Wayana, Pierre Clastres.

 Recebido em janeiro de 201 1. Aceito em maio de 201 1.

 -855-

This content downloaded from 
�������������81.248.43.197 on Mon, 26 May 2025 20:06:53 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms


	Contents
	p. [829]
	p. 830
	p. 831
	p. 832
	p. 833
	p. 834
	p. 835
	p. 836
	p. 837
	p. 838
	p. 839
	p. 840
	p. 841
	p. 842
	p. 843
	p. 844
	p. 845
	p. 846
	p. 847
	p. 848
	p. 849
	p. 850
	p. 851
	p. 852
	p. 853
	p. 854
	p. 855

	Issue Table of Contents
	Revista de Antropologia, Vol. 54, No. 2 (julho-dezembro 2011) pp. 555-1138
	Front Matter
	Dossiê Pensar com Clastres
	Apresentação: Dossiê Pensar com Pierre Clastres [pp. 555-556]
	Introdução: Pensar com Pierre Clastres ou da atualidade do contra-Estado [pp. 557-576]
	Pierre Clastres ou uma Antropologia contra o Estado [pp. 577-599]
	Por uma cartografia do poder e da diferença nas cosmopolíticas ameríndias [pp. 601-646]
	Cartografias da ordem e da violência. Entre a guerra ameríndia e as "brigas de família" sertanejas [pp. 647-675]
	Brigas de galo pelo avesso: Fazendo "sexo" e desfazendo "genero" em Chatila, Líbano [pp. 677-714]
	Figura e fundo no pensamento cigano contra o Estado [pp. 715-745]
	Existiria uma arte das sociedades contra o Estado? [pp. 747-780]
	O nascimento da Palavra: linguagem, força e autoridade ritual mapuche [pp. 781-827]
	Festas, guerras e trocas entre os Aparai e Wayana meridionais [pp. 829-855]
	Bons chefes, maus chefes, chefões: elementos de filosofia política ameríndia [pp. 857-883]
	O medo dos outros [pp. 885-917]

	Roy Wagner no Brasil
	Automodelagem: o lugar da invenção [pp. 921-953]
	"O Apache era o meu reverso" Entrevista com Roy Wagner [pp. 955-978]

	A serpente de corpo repleto de canções: um tema amazônico sobre a arte do trançado [pp. 981-1012]
	O profeta, a palavra e a circulação do carisma pentecostal [pp. 1013-1049]
	A Festa de São Sebastião em Catingueira: transformações e permanências dez anos depois [pp. 1051-1076]
	Resenhas
	Review: untitled [pp. 1079-1090]
	Review: untitled [pp. 1091-1096]
	Review: untitled [pp. 1097-1105]
	Review: untitled [pp. 1107-1110]
	Review: untitled [pp. 1111-1116]
	Review: untitled [pp. 1117-1121]
	Review: untitled [pp. 1123-1132]

	Back Matter



