N

N

Le “ dire musical ” pour la liberté dans le processus du
marronnage chez les Bushinengé de Guyane: theme et
variations.

Apollinaire Anakesa Kululuka

» To cite this version:

Apollinaire Anakesa Kululuka. Le “ dire musical ” pour la liberté dans le processus du marronnage
chez les Bushinengé de Guyane: théme et variations.. Sociétés marronnes des Amériques. Mémoires,
patrimoines, identités et histoire du XVIle au XXe siecles, 2015, 978-2-84450-451-7. hal-01968004

HAL Id: hal-01968004
https://hal.univ-antilles.fr /hal-01968004v1
Submitted on 15 Jan 2019

HAL is a multi-disciplinary open access L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
archive for the deposit and dissemination of sci- destinée au dépot et a la diffusion de documents
entific research documents, whether they are pub- scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
lished or not. The documents may come from émanant des établissements d’enseignement et de
teaching and research institutions in France or recherche francais ou étrangers, des laboratoires
abroad, or from public or private research centers. publics ou privés.


https://hal.univ-antilles.fr/hal-01968004v1
https://hal.archives-ouvertes.fr

Le « dire musical » pour la liberté dans le processus du marronnage
chez les Bushinengé de Guyane : theme et variations.

Apollinaire ANAKESA KULULUKA

in Jean MOOMOU et les membres de I’APFOM, Sociétés marronnes des Amériques. Mémoires,
patrimoines, identités et histoire du XVlle au XX¢ siecles, Matoury, Ibis Rouge, 2015, pp. 377-393.

Prélude au "dire musical” et au marronnage...

Parler du "dire musical" pour la liberté dans le processus du marronnage chez les
Bushinengé de Guyane revient a traiter une sorte de masque énigmatique figurant un genre
d’effroi sacré, et méme une sorte d’angoisse primitive devant le mystére et I'agressivité du
monde. C'est tenter de pénétrer un univers des énergies ol sons et rythmes musicaux se
muent tel un esprit, pour servir de modeéle invariable que le temps humain ordinaire ne peut
atteindre et dans lequel I'individu non initié ne peut se glisser.

Qu’est-ce qu’un "dire musical" ? Quels en sont la nature et le sens ? Quelle lecture en faire ?
Comment I'exprimer ou le traduire par un langage objectif ? Ces quelques questionnements
semblent capitaux pour servir de base a cette réflexion autour du concept que je propose du
"dire musical" comme vecteur d’énergies pour la liberté dans le processus du marronnage
chez les Bushinengé.

Le marronnage ? La liberté ? Les Bushinengé ?

Le marronnage', une des questions culturelles majeures sur le plateau des Guyanes entre
autres, est de nos jours largement débattue par les scientifigues de tout bord.
Particulierement en Guyane francaise, cette thématique est régulierement traitée depuis
une dizaine d’années, notamment dans le cadre de la Biennale du Marronnage instaurée et
organisée par la Mairie de Matoury.

Le marronnage et la liberté sont liés par un phénomeéne historique d’'une dimension

protéiforme. Ce phénoméne, qui est aussi un lieu de mémoire encore opaque a ce jour, ne
saura étre largement développé dans le cadre restreint de cet article, tant sa matiere
inépuisable nécessiterait un rendu plutot livresque. Il convient néanmoins de se pencher
sur certains des points essentiels a la clarification du sujet que j'aborde aujourd’hui. Loin des
caricatures réductrices de la présence localisée d’un peuple, bushinengé en I'occurrence -
une localisation du reste singuliére par son histoire et son isolement -, le marronnage,
comme la liberté qui pointe au bout, ne forment nullement des voies mettant en scene des

! Divers ouvrages et articles sont consacrés au théme du marronnage (voir quelques références dans la
bibliographie). Moi-méme j’en aborde notamment dans Bruno POUCET (dir.), Marronnage et diversité
culturelle. Actes du collogue de la Biennale du Marronnage 2010, Matoury, Ibis Rouge, 2012, aux pages 71-,
dans « Les voies du marronnages et la culture des libertés: itinéraire a travers la culture musicale
subsaharienne ».



déracinés de carte postale en quéte de liberté, souhaitant quitter un environnement
étranger et hostile pour trouver dans la forét du plateau des Guyanes les odeurs, les saveurs,
les couleurs et les bruits de I’Afrique lointaine et imaginaire de leurs ancétres (Anakesa,
2012 :71).

Le marronnage est avant tout motivé par la quéte, souvent chaotique, de voies menant vers
une culture de liberté au sens large du terme, pour tout peuple qui en entreprend la
démarche. Cette culture est fondée sur un ensemble de facteurs permettant a tout homme
de faire s’épanouir le potentiel qui régit I'ame, I'esprit et le corps, tout en exploitant et en
entretenant, généralement par nécessité, les facultés disponibles de 'Homme. Chez les
Bushinengé, ce processus est régi par les fondements culturels, dont les plus anciens sont
ceux des traditions ancestrales africaines. Ces fondements culturels comportent, en
particulier, les éléments de vie communautaire, les peintures aux couleurs et aux formes
symboliques, les danses, chants et musiques spécifiques, ainsi que les contes et autres
éléments linguistiques d’inspiration africaine. Tous ces éléments sont dotés de forces
d’évocation et de représentation particulieres. Toutefois, pour des raisons liées a
I’'environnement, a I'histoire et aux brassages et métissages des cultures notamment, ces
fondamentaux traditionnels, contrairement a ce que I'on peut encore observer en Afrique,
ont différemment évolué au sein de chaque composante ethnique bushinengé de Guyane
francaise entre autres. En conséquence et de facon paradoxale, la culture bushinengé est
aujourd’hui parfois plus proche des originaux, nombre d’éléments d’inspiration africaine y
ayant été scrupuleusement conservés jusqu’a ce jour, alors qu’ils ont muté ou carrément
disparu en Afrique.

Sur le cheminement de leur liberté, les esclaves ancétres des Bushinengé ont été ramenés en
Amérique ne préservant de leur dignité humaine et de leur identité que leur poésie (leur
dire), leur ame musicale (avec rythmes, chants et danses sous-jacents), tout en disposant de
toutes sortes de connaissances et de savoirs. lls en détenaient des compétences dans des
domaines variés de la vie. Ces compétences étaient le fruit d’'un enseignement initiatique
acquis a travers I’éducation traditionnelle de chaque individu dans sa société d’origine. Tous
ces éléments ont constitué une force, dont I'énergie a accompagné les hommes dans la voie
du marronnage pour la reconquéte de la liberté morale et physique dont ils avaient été
dépossédés. Dans ce processus, musiques et danses ont joué un rble primordial. Leur
utilisation obéissait déja, a cette époque de I'esclavage, aux regles socioculturelles
d’africanité religieuse et de solidarité communautaire, répondant davantage aux impératifs
de leur survie face a I'oppression alors subie.

Bushinengé ? Qui sont-ils finalement ?

On le sait maintenant. Communément appelés Noirs Marrons, et plus récemment (années
2007-8) dits Bushikondé Sama (hommes dont le cadre de vie est la forét, incluant aussi les
Amérindiens), la dénomination Bushinengé comme, du reste, le nom Marron ne sont
initialement plus exempts de connotations négatives, en ce qu’ils renvoient effectivement a
I'image d’un animal domestique qui, s’étant préalablement échappé de son lieu de



domestication, retourne a la vie sauvage. Cela se comprend bien dans le contexte historique
de l'esclavage. Faut-il encore rappeler que le nom Bushinengé est, a 'origine, porteur de
mépris et d’exclusion ? Cette appellation permettait ainsi de désigner, comme étant des
sauvages, ceux parmi les esclaves africains qui, quittant les plantations, s’étaient détournés
des voies civilisatrices de leurs maitres en devenant des « Negres de bois ». Dans le fait,
cette partie des descendants d’esclaves étaient plutét épris de la soif de liberté. Aussi
s’échappeéerent-ils, aux XVII®-XVIII® siécles, des plantations du Surinam et parvinrent a
organiser leurs propres sociétés dans la forét de l'intérieur, tant du c6té de la Guyane
hollandaise (actuel Surinam) que du coté de la Guyane francgaise. Par vague successive, cette
organisation s’est progressivement faite ici en six groupes ethniques : Djuka (N’Djuka ou
Bosches), Aluku ou Boni et Paamaka (Paramaka) a I'Est. Les Saamaka (Saramaka), les
Matawayi et les Kwinti se sont retrouvés a I'Ouest.

On notera que l'usage actuellement admis du qualificatif « bushinengé » par lequel ces
peuples se désignent eux-mémes sert avant tout d’étendard identitaire. Ills ont ainsi réussi a
retourner la situation et a faire du négatif, le positif, ce vocable leur servant désormais a
proclamer une appartenance commune, afin d’affirmer leur spécificité culturelle au sein de
la société pluriculturelle guyanaise. Toutefois, méme si ces différents peuples bushinengé
ont des cultures semblables, il existe en leur sein d’'importantes variantes, particulierement
entre le groupe de I'Est et celui de I'Ouest. A cela s’ajoute de subtiles distinctions qui
subsistent a I'intérieur méme de chacune de ces deux grandes subdivisions.

Dans le domaine socioculturel, a I'époque de l'esclavage, la condition humaine des
Bushinengé les a obligés a recomposer un nouveau dispositif culturel, puisant
essentiellement dans I’Afrique de leurs origines. On n’oubliera pas que les esclavages
constituant chacun des groupes ethniques bushinengé en présence ne sont ni de la méme
origine régionale, ni de la méme culture initiale africaines. C’est une créolisation afro-
africaine alors imposée par les maitres qui, dés leur arrivée sur le sol américain,
mélangeaient les esclaves d’origine différentes, afin de limiter les conséquences
gu’engendrerait un important regroupement homogéne, pouvant, notamment, constitué
une force d’opposition et de révolte, capable de se retourner contre eux-mémes. La culture
des Bushinengé a, du reste, été enrichie par des emprunts amérindiens ainsi que par des
apports européens (principalement dans le domaine de la langue, pour ce dernier cas). A ce
sujet, les Saamaka, les Kwinti et les Matawai ont créé des idiomes empruntant largement au
portugais, alors que la langue développée par les Djuka, les Boni et les Paamaka est
fortement influencée par I'anglais, a I'exception des Kotika qui sont issus des Djuka et avec
lesquels ils constituent la méme nation. En effet, la langue kotika emprunte davantage aux
idiomes néerlandais qu’anglais du djuka.

Malgré cette recomposition de leurs dispositifs linguistiques, les Bushinengé ont conservé
une accentuation, ainsi qu’une intonation a I'africaine de leurs nouvelles langues. D’ailleurs,
culturellement, ce peuple est réputé étre le dépositaire privilégié des traditions d’essence



africaine des Amériques. Sa culture demeure toutefois le fruit de son génie et de sa capacité
a intégrer et a actualiser divers facteurs de connaissances ancestrales et d’emprunts. Chaque
ethnie en présence a su les adapter a ses nouvelles exigences de vie (ordinaire ou sacrée), au
sein de sa propre trame sociale. Cette derniére est souvent régie par diverses pratiques
rituelles collectives, ou musique et danse jouent un réle capital.

Théme et variations...
De la nature et du sens du "dire musical bushinengé"

Pour mieux saisir ce qu’est le "dire musical", commencgons par relever que la musique
compose et recompose des phénomeénes existentiels, pour le moins singuliers, dont on ne
peut véritablement épuiser les définitions ni en décrire la nature exacte, sa vérité. On sait,
néanmoins, que son importance comme son utilité ne sont pas des moindres. La musique
touche la part tant physiologique, psychologique que philosophique ou idéologique de
chaque étre humain. La forme de langage qui en découle est un monde a lui seul. Il n’est pas
uniquement expressif et perceptif, réduit au jeu (exécution) et a lI'audition, il est aussi
psychique. Charles Malherbe (préface, 1911: Il) I'a d’ailleurs fait correspondre a des
mouvements de I'ame, donnant « lieu a des manifestations de sentiments et de pensées qui
agissent sur I'organisme, qui I’excitent et qui le détraquent, au besoin ».

Elle est un élément de bonheur de I'humanité, un moyen d’équilibrer les passions humaines.

Elle les libére de beaucoup de contraintes et de difficultés. A des contextes et circonstances
variées, tour a tour, le langage musical sert a accompagner I'expression des moments de
joie. Il excite les émotions, agit sur les maux et douleurs physiques, redonne go(t a la vie,
mais aussi fortifie et soutient 'ame dans I'adversité. Il en est par exemple ainsi du langage
tambouriné des Hmong exclusivement utilisé pour leur cérémonie funéraire. Le langage
musical ennoblit par ailleurs les facultés par trop excitées a travers les appétits sensuels, et
porte 'homme vers des jouissances spirituelles, vers le sublime. La musique demeure ainsi
I'un des outils les plus significatifs pour I'expression des émotions profondes de I'ame. Aussi
est-elle une puissance, une énergie qui subjuguent, électrisent, émeuvent, entrainent les
ames les plus différentes dans la voie de I’harmonie et du partage, tout en commandant
parfois I'amitié la plus pure. Elle peut constituer aussi la force morale qui secourt
victorieusement la faiblesse physique. Aussi la musique devient-elle cette "amie" qui console
presque toujours, et qui guérit quelquefois.

Pour son expression, la musique est dotée d’un langage diversifié, de part le systéme des
symboles et de représentations qui la caractérisent dans le processus d’échanges qu’elle
induit a travers I’élément moteur (actif ou d’expression) et I’élément sensoriel (passif ou de
perception). Ce langage pluriel releve tout a la fois de I'ordre du reflex et de I'ordre de
I'intention. Le premier dépend d’une série d’états psychiques successifs chez I'individu, et
dépasse quelquefois ses limites. Son rapport a I'ordre de I'intention est régi par un processus
complexe, volontaire et intellectuel de I'individu qui fixe ses acquisitions réflexes tout en les
adaptant a I'expression des échanges psychiques. Cette multiplicité du langage exige de



longs développements que je ne pratique pas ici. Néanmoins, il convient de souligner
guelques faits qui éclaireront la suite de mon propos.

La musique est une "langue" riche et puissante par le biais de laquelle peuvent s’exprimer
toutes sortes de pensées, de sentiments, naissant des rapports sociaux, et méme de la
contemplation de la nature ou du monde sacré. Dans la tradition bushinengé, comme c’est
le cas dans les traditions africaines ou elle a pris naissance, la musique est ainsi un langage
particulier ol parole et chant forment un pendant irréversible. Autrement dit, aucune de
leurs composantes n’est pensée comme étant extension, ni transformation, et encore moins
parure de l'autre. Donc, parole et chant, musique et danse sont des équivalents qui
interagissent.

Il en résulte un systéme musical qui fait partie des systemes de pensée de I'humanité ou I'on
cherche, peu ou prou, a proposer une vision du monde. En corollaire, ce systeme regle en
méme temps des valeurs, ainsi que la conduite et I"appréciation des choses au sein de la
société. La musique, qui en découle, est harmonie dans laquelle se régulent des stratégies
qui permettent de reconnaitre diverses identités (humaines, animales et divines), leur
logique, pour ensuite mieux les tresser sur la base du postulat que tout tressage, n’ayant
gu’une valeur temporaire doit, s’il y a nécessité, étre détressé pour étre adapté en étant
adéquatement tressé a nouveau, ce, en fonction des circonstances et des contextes
changeants de la vie.

Sur cette base, la musique permet de relier et d’harmoniser énergies et forces entre les
hommes, entre I’'homme et I'univers sacré, entre ’lhomme et I'environnement naturel, tout
en régulant les logiques sous-jacentes. Ces dernieres sont parfois antinomiques, en termes
de besoins physiques, physiologiques et spirituels. Ici, sons et silences qui engendrent la
musique sont de trés haute importance. Le silence, notamment, tient de la culture du vide,
la ou les énergies peuvent circuler et permettre des transformations. La sagesse des Anciens
considere que seul un bol qui se vide peut étre a nouveau rempli. De méme, ce qui est fini,
ce qui est fixe ou ce qui est plein ne trouvent leur perfection que dans leur finitude, leur
mort ; et donc leur disparition. Ainsi, le silence, en musique notamment, est a ce propos
pensé comme le moyeu d’une roue, dont le vide central permet d’équilibrer I'action des
rayons. Cette conception des choses donne du sens a ce que I'on qualifie de tradition. Cette
derniéere a pour fondement des valeurs, et pour vie, une dynamigque mouvante s’ouvrant sur
plusieurs directions, sur plusieurs dimensions, qui servent souvent de lieu de rencontre de
forces contradictoires en perpétuel mouvement. C'est la une conception qui tient compte du
dualisme inhérent a toute chose.

Dans ce cadre, quelques principes capitaux tiennent lieu de piliers dans la conception et Ia
production musicales. Il s’agit de la répétition, de I'imitation et de I'improvisation. Chez les
Bushinengé, comme chez les Africains traditionnalistes, ces principes permettent aussi de
penser le monde de facon cyclique, et de penser les différences comme parametres de co-
existence, de co-régulation et méme de co-engendrement, pour développer une stratégie de



I’harmonie intérieure dans le domaine spirituel, et extérieure dans celui physique ou
matériel. Voici pourquoi une telle musique reléve aussi de la culture de l'intériorité, celle qui
demeure un moyen de connaissance de soi (au sens de se donner la possibilité de s’agencer
a l'autre), afin de permettre ou de favoriser 'osmose avec les autres univers (environnement
naturel et univers métaphysique).

Le postulat sur la musique étant posé, il nous reste a savoir ce qu’est alors un "dire
musical" ?

Cette question a priori simple reste néanmoins embarrassante, car la réponse que I'on peut
y apporter est multiple. Elle implique de nombreux facteurs de I'existence humaine qui
résultent des sens que revétent les mots "dire" (associé a la Parole, au Verbe) et "musique".
Cette derniére ne peut, du reste, pas que se résumer en quelques mots sur l'acoustique. Il
s’agit encore moins de la simple mise en perspective de la parole face a la musique ou vice-
versa. |l est plutét question de la spécification d’une interrogation : et s’il y avait au cceur
méme de la musique, quelque chose comme une parole, "un dire" qui en fondait la
communication (au sens large du terme), et en assurait la fixation de la mémaoire, sa relative
pérennité ?

Le "dire" est ici a prendre dans sa double signification de facteur de création et de
production d’une part, de fixation de la mémoire et de transmission d’autre part, et méme
de la dialectique du verbe ou, dans la musique, découlent des pratiques et des procédés
discursifs similaires a ceux du langage verbal. On assiste en quelque sorte a une mise en
scéne de la raison orale a travers la musique. Autrement dit, c’est la une sorte de
dramatisation du récit dans la traduction du mémorable et dans I'invention du merveilleux.
Globalement, c’est une articulation des faits et des temps philosophiques, historiques et
mythiques ; une maniére de relier le passer et le présent, une facon de penser qui réconcilie
I’'homme avec la parole créatrice originelle ; une maniere d’étre libre. C'est aussi I'ensemble
des toutes sortes de dispositions relatives a I'action, au jeu et a I’'harmonie générale de
I'exécution musicale qui en découlent. Le résultat de cette préparation d'événements
musicaux et extramusicaux coordonnés, avant leur accomplissement effectif, se fait au prix
de beaucoup d’habileté et d’expériences.

Comme pour la langue parlée, il en résulte le "dire musical", qui se structure a traves un
langage spécifique et complexe (a la fois intelligible et non intelligible par I'entendement
physique humain), et qui peut ou ne pas étre directement associé a la parole chantée
notamment, car le "dire musical" est doté d’une signification typique dont l'action va
jusqu’au de-la de I'exprimable par la simple parole parlée ou écrite. Aussi peut-on envisager
gue ce qui est consciemment inintelligible soit inconsciemment déchiffrable, dans la mesure
ou la musique réveille des éprouvés dormants, tapis dans l'inconscient.



Le sens du "dire musical"...

En tant que concept, chez les Bushinengé, la nature du "dire musical" est double : a la fois
"parole" et musique ayant valeur de langage doté de codes restant principalement
intelligibles aux personnes qui en sont initiées. Un langage spécifique en illustre la
signification : I'apinti, ce langage tambouriné codé est d’essence exclusivement rituelle.

Fig. 1 : Tambour apinti. Solan (pays saamaka, Surinam, novembre 2012). Cette image comme celles qui suivent
sont de l'auteur.

D’une facon générale, I'apinti tongo (langue ou langage apinti) sert, aujourd’hui, de prélude
surtout a certaines pratiques cérémonielles et rituelles (souvent pendant les rites funéraires
et de levée de deuil booko dei et puubaaka, mais aussi pendant certaines priéres aux
divinités ou aux ancétres). Il en découle un certain nombre de rituels, dont les cérémonies
fondés sur des pratiques magico-religieuses dites obia pee : concept a résonance multiple
qui, selon les Anciens bushinengé, englobe « science et conscience, expérience et son objet,
opération et opérateur ». Ces pratiques constituent I'expression de 'univers supra-humain
avec lequel I'homme demeure sans cesse en adéquation, et dont il convient de se concilier
les puissances. Ce sont des puissances formées notamment des ancétres et des divinités. lls
sont des vecteurs par lesquels les Obia Man (pratiquants d’obia) entendent agir sur leurs
semblables, mais aussi vivre en osmose avec la nature, pour également mieux agir sur cette
derniere, et donc mieux I'exploiter au profit des hommes dans la société, pour leur procurer
bien-étre et liberté d’étre.



De ces pratiques rituelles et magiques découlent une double culture, matérielle et
immatérielle. Elle offre un grand intérét pour l'approche des relations historiques et
symboliques entre différentes ethnies bushinengé. Cette double culture a pour ciment la
musique, avec les différents rythmes, les chants et les danses qui y sont associés. Sa
pratique, fortement liée a des éléments extra-musicaux, est adaptée a toutes sortes de
contextes et de circonstances de la vie, tout en étant inscrite dans les espaces temps et
sociaux assez bien définis. Ainsi y exécute-t-on, par exemple, le susa. Initialement danse
guerriére, il porte sur une performance acrobatique ou se confrontent des danseurs
exclusivement masculins. Les gestuelles chorégraphiques, comme la musique instrumentale
et les chants utilisés, forment un langage riche en significations, au sens du "dire musical",
un langage ici rituel codé et réservé. Pendant la performance du susa, se met en scene une
rivalité a travers des mouvements et des figures chorégraphiques acrobatiques, reproduis au
moment opportun et avec le plus de finesse possible. Le susa, tout a la fois musique et
danse, est aussi symbole de liberté et de survie. Le danseur vaincu, que I'on dit kii ou tué,
cédera sa place a un autre.

Regardons maintenant ce qu’il en est pour le songé, qui désigne musique et danse
traditionnelles par lesquelles un chanteur principal stimule la foule grace aux formules
mélodico-rythmiques virtuoses. Le choeur y répond par un theme mélodique simple et
répétitif. Danseuses et danseurs, sonnailles kawai nouées aux chevilles, alternant en
exécutant des pas qui sont guidés par des formules rythmiques codées du tambourinaire
soliste.

Pour I'accompagnement des obia pee (cérémonies rituelles magico-religieuses ayant rapport
avec la nature et les divinités), musiques et danses typiques sont exécutées. Elles forment un
"dire musical" spécial qui impliqgue une communication avec des dieux, des forces de la
nature et des esprits des ancétres. Cela se fait a travers toutes sortes de célébrations,
d’implorations, de louanges, de récitations et d’imprécations. Des rituels pratiqués, on
compte l'ampuku (esprits de la forét), kumanti (forces et divinités spécialistes de la
protection contre toutes formes des blessures physiques, en particulier celles pouvant étre
causées par des armes blanches ou a feu). L'amanfu désigne les divinités de feu, tandis que
le wenti, celles des eaux qui sont aussi porteuses de richesses et de protection contre les
dangers des eaux.



-

12.

Fig. 2 : Pérformance d’un rituel obia, Solan, novembr‘e 20

‘;f

Fig. 3 : Un Obia Man officiant un rituel obia, Solan, novembre 2012.



D’une fagon générale, pour extrapoler ce "dire musical" - a travers les rythmes, les chants et
les danses -, les instruments musicaux utilisés dans les différents rituels, les tambours, en
particulier, portent le nom soit de la cérémonie rituelle pratiquée, soit d’'une divinité ou d’un
ancétre. Par ailleurs, I'instrument musical de cette catégorie, étant pensé comme un "étre
culturel" représentant un dieu ou un ancétre, le son qu’il produira sera alors assimilé a la
voix et a un ensemble des messages codés, soit que I'on recoit de la divinité ou de I'ancétre
concernés, soit qu’on leur adresse. Si I'instrument concerné peut représenter I'incarnation
de la divinité ou de I'ancétre visés, ces esprits peuvent par ailleurs prendre possession de
certains danseurs qui, parfois, sont aussi tambourinaires de I'instrument qui les représente.

L'on comprend alors pourquoi, dans la société bushinengé, la musique et son langage, que je
nomme le "dire musical", sont solidement tissés dans la trame sociale du quotidien. La
musique y devient I'élément moteur qui régule un ensemble des relations complexes et
riches en actions, en symboles et en significations, parmi les membres de la société, mais
aussi entre les vivants et les ancétres, entre les humains et les divinités, entre les humains et
I’environnement naturel.

Quelle lecture faire du "dire musical” ? Comment I’exprimer ou le traduire par un langage
objectif ?

Comme en Afrique de leur origine, les Bushinengé concgoivent le "dire musical" comme un
phénoméne complexe, qui comporte de multiples strates, autant concretes que
conceptuelles. lls y impliquent de nombreux facteurs existentiels constituant un flux
d’alliances multiples (rituelles et profanes essentiellement), lesquels forment un tout
indissociable de la vie sociale. A ce titre, la musique est considérée comme un art et une
culture de conception, de communication et de vécu des sons. Elle est chargée de valeurs
traditionnelles. La grande diversité émotionnelle et sentimentale qu’elle exprime, a travers
une mélodie, a travers une gestuelle délicate ou a travers un timbre subtil, sont tous souvent
trés évocateurs. De cette musique résultent, par ailleurs, des tresses de connaissances
rhizomateux issues des rapports musique, danse et parole, auxquels on associera également
I'art pictural majeur des Bushinengé, le tembé.

En effet, la parole (a travers le parler ou le dire verbal), ainsi que la musique a laquelle
s’adjoint I'élément poétique, ont, chez les Bushinengé, une fonction de réserve d’énergie qui
nourrit leur identité et leur culture, tout en jouant le réle de source de propagules ou
d’organe de dissémination (propagation) et de reproduction, et donc de renouvellement ou
de création et re-création. Musique et danse peuvent ainsi traduire une idée, un plaisir, une
douleur, une réjouissance, ou alors accompagner un divertissement, une cérémonie ou
encore un rituel, entre autres.

La dynamique sonore du "dire musical" puise la vitalité de ses paroles dans la voix humaine
ou dans un instrument de musique approprié. Cette dynamique, porteuse de sens, est

10



produite a I'aide d’un chant ou par le truchement d’une sonorité instrumentale, ceci pour
mettre en lumiére d’autres facteurs conceptuels de I'univers musical traditionnel
bushinengé. Voici pourquoi, comme je I'ai indiqué précédemment, ici, des instruments de
musique rituelle représentent souvent un "étre" unique et typique qui, par conséquent,
possede sa "voix". Issu d’une matiere vivante, extraite de la nature - un arbre, un animal ou
tout autre matiére -, I'instrument de musique est traité, non pas comme un objet ordinaire,
mais plutét comme un "étre culturel".

C'est aussi la un témoignage d’un phénomene social atypique, phénomene dans lequel
certains instruments musicaux, pouvant étre assimilés a un individu - male ou femelle -, sont
associés a différentes classes sociales, et avec elles, a des maniéres spécifiques de
s’exprimer. Les instruments consacrés aux rites et aux solennités sont méme accueillis

comme de véritables étres vivants, ce, avec tous les honneurs et les rituels qu’on réserverait

au personnage qu'’ils représentent. On va méme jusqu’a leur construire une demeure. C'est
le cas pour le tambour agida boni ou les tambours mal agida et femelle mama doon
(tambour mere et tambour pére), chez les Saamaka.

e

Fig. 4 : Tambour sacré agida dans sa demeure. Le lieu ne peut étre dévoilé, 2007.

Le suc (seve et dynamisme) du "dire musical" permet aux Bushinengé d’établir une
ramification considérable et multiple d’énergies qui nourrissent leurs échanges sociaux et
leurs communications avec les univers physiques et métaphysiques (environnement naturel

11



et monde sacré des ancétres et des divinités, desquels ils tirent leur protection). Cette
protection leur procure liberté, une aération physique et spirituelle.

Traditionnellement chez les Bushinengé, la musique est congue comme le pendant de la
parole parlée. L'organisation sonore qui en découle s’inscrit profondément dans leur
systéme de vie sociale. Ici, I'art des sons demeure donc un phénomene socioculturel exprimé
souvent dans des contextes régulés et dans une adaptation naturelle et permanente a toute
activité quotidienne. C'est un art qui, certes, a pour fondement les cultures musicales
africaines, dont elle préserve encore les valeurs et 'usage en particulier du tambour, ainsi
gue quelques danses et pratiques rituelles africaines sous leurs formes initiales. Toutefois,
comme déja indiqué, les groupes ethniques bushinengé sont des constituants hétérogenes
des individus issus des langues et des régions différentes de I'Afrique de I'’époque de
I'esclavage. Leurs musiques comme leurs langues sont donc le fruit d’'une évolution et d’'une
transformation qui ont dépendu de changements historiques. Ce sont la des musiques dont
les régles obéissent aux nécessités de |'existence (physique et spirituelle) et de I'identité
culturelle de chaque groupe ethnique bushinengé. Elles sont en méme temps la résultante
de diverses influences, endoculturelles comme interculturelles, opérées grace aux contacts
avec d’autres peuples qu’ils ont cotoyés tout au long de leur histoire.

Au-dela de I'aspect purement technique, les sons du "dire musical" constituent ici une
représentation des énergies qui peuvent condenser un ensemble des phénoménes matériels
et immatériels tels qu’ils apparaissent a nos sens : a la fois sensation et vide ou silence, mais
aussi et surtout, pour emprunter I'expression de Francois Picard, « espace des possibles et
des mutations » ou tout peut arriver, et ou le son peut s’y déplacer sans déplacement, y
rentrer tout en restant dehors, ses possibilités n’étant jamais limitées a sa seule source, ni
méme a sa cause.

De ce point de vue, le "dire musical" permet - a travers les chants, les danses et la musique -
de relier et d’harmoniser les énergies et les forces, tout en régulant les logiques sous-
jacentes, parfois antinomiques, en termes de besoins physiques, physiologiques et spirituels.

L'on comprendra que, chez les Bushinengé, la musique sert donc de soubassement social,
qui rythme la vie a tous les niveaux de I'existence individuelle et collective. Elle reléve en
méme temps de la culture de l'intériorité, déja évoquée, et de la culture des instants. C'est
un moyen de connaissance de soi (au sens de se donner la possibilité de s’agencer a I'autre)
pour permettre I'osmose avec les autres univers (environnement naturel et l'univers
métaphysique).

Devrait-on encore relever que, comme c’est généralement le cas dans d’autres sociétés du
monde, le systéme musical bushinengé fait partie des systéemes de pensée de I’lhumanité ou
I’'on cherche, peu ou prou, a proposer une vision du monde ? Qu’un systéme musical regle,
en méme temps, les valeurs, la conduite et I'appréciation des choses au sein de la société ?

12



Que, dans ce contexte, la musique demeure I’harmonie au sein de laquelle se régulent des
stratégies qui permettent de reconnaitre diverses identités (humaines, animales et divines) ?

Voici pourquoi le "dire musical" bushinengé releve, en quelque sorte, d’un doublement
d’'une méme figure poético-musicale, dont le sonore et sa métamorphose, peuvent fonder
un ordre et faire un effet de sens. Il s’agit-la d’'un ordre qui a comme caractéristique la
complexité du phénoméne sonore, et au-dela, de sa transcendance sémantique. La
dimension métaphysique de la musique, qui en résulte, demeure alors fondée sur une
tripolarité inhérente au trio concomitant de la volonté de célébrer le divin, de la volonté de
dépasser I’humain et de la volonté de commémorer I'esprit a travers la musique. Par ces
trois voies élémentaires et par la musique ainsi produite, 'homme Bushinengé s’attele alors
a apprivoiser la liberté, et a se livrer a la vie en osmose avec I'environnement naturel, et
avec lui, le monde des divinités ; I'ceuvre musicale devenant alors chez lui sacralisée et
ramenée a I'anonymat.

Il en résulte un langage, un discours dont le "dire musical" n’est pas uniquement une fixation
d’une expression humaine. Il est aussi une apparition, une énergie recue des dieux ou des
ancétres. Le musicien y musicalise un "dire", dont il a conscience des faits et qu’il matérialise
par ses gestuelles et par les instruments musicaux utilisés, dont la voix humaine. Soulignons
a nouveau que, si leur constitution physique est bien matérielle, ces instruments musicaux
bushinengé ne sont pas toujours pensés comme étant de simples objets par le truchement
desquels on obtient de la musique. Aussi les associe-t-on a des humains, a des ancétres, a
des divinités, et leurs sonorités, a des voix sous-jacentes. Par conséquent, les Bushinengé
pensent, quelquefois, un tambour comme une représentation d'un étre, faisant de
I'instrument un "esprit-tambour"”, un "étre culturel”, et sa sonorité devenant donc une voix
rythmée a travers un langage spécifique d’ou résulte le fameux "dire musical”. Ce dernier est
techniqguement fait d’'une diversité de traits, de genres, de styles et de formes. L'ceuvre
musicale, qui en découle, se structure dans des canaux privilégiant I'usage d’une variation
temporelle, tout en maintenant un soubassement mélodico-rythmique répétitif et
significatif. Sur cette base se construisent des éléments mélodiques, dont le timbre est un
facteur capital. Il reléve des symboles et des représentations. En effet, chez les Bushinengé,
le timbre est un facteur trés important tant du point de vue musical qu’extramusical. Il est
associé a toutes sortes d’analogies : évocation d’une voix d’ancétre ou de divinité par
exemple.

Musicalement, sur le plan mélodique, on n’y pratique pas d’important développement
thématique. Son élément se trouve méme quelquefois dissimulé, lorsqu’il n’est pas omis
dans le déroulement du discours musical d’ensemble. C’'est |a une organisation du matériau
musical ou la mélodie est constituée de périodes cycliques relativement courtes ou
moyennes, dotées de points d’appui cadentiels qui aménent des variations souvent
rythmiques de pulsation, de vitesse et d’accentuation. Il en résulte ainsi des événements

13



musicaux, au déroulement temporel cyclique, qui semblent ressurgir le passé marqué dans
le présent.

Ainsi, le temps isochrone est modifié selon les principes de transition et d’anticipation, par le
biais de I'alternance et méme de la superposition des pulsations temporels, variant du lent,
qui passe par une accélération moyenne, pour atteindre parfois un haut débit
d’accélération.

Quant aux rythmes, la structuration de leurs durées constitutives ne s’operent nullement
suivant les des rapports rationnels exprimables par des nombres simples (2/4, 3/4, 4/4, etc.).
lIs sont plutot assurés a travers des parties généralement asymétriques, synchronisées au
cours de I'exécution musicale. La pulsation du tempo est plutot bien marquée. On n’arrive
parfois a la combinaison ou a la superposition d’'une double rythmique (binaire-ternaire et
vice-versa), ol syncopes et contretemps, alternant, forment des piliers de la construction de
I’ceuvre souvent polyrythmique.

Les chants bushinengé, trés peu exécutés en solo, sont davantage pratiqués en groupe, dans
un style responsorial, accompagnés généralement aux instruments de percussion (tambours
a peau doon, hochets chacha, planches en bois kwakwa, cloche gengen et sonnailles kawai).
Traditionnellement, ces chants sont monodiques ou hétérophoniques, plusieurs personnes
chantant alors la méme mélodie sur des registres vocaux différents. Ce n’est que trés
récemment (une dizaine d’années environ) que |'on pratique de la polyphonie responsoriale
chez les Bushinengé, un soliste dialoguant avec un cheeur qui répond avec des mélodies
accommodant plusieurs voix indépendantes.

Le "dire musical" qui en découle est en méme temps une combinaison de symboles, de
représentations, d’évocations et de codes. Légué par la tradition, ce "dire musical" est un
mode de pensée, une culture de vie, un moyen de communication par le truchement duquel
se transmettent toutes sortes de messages et d’émotions, ainsi que je I'ai déja souligné. A
travers cette maniere de faire la musique, se créent et récréent diverses réalités, mais
s’opéerent aussi tout autant des manifestations diverses et précises de grands principes et
d’idées que de correspondances.

Culturellement, la musique bushinengé a pour fondement un ensemble idéologique tres
ancien qui est lié aux concepts de ’humanisme, de culte des ancétres et des divinités au
dessus desquels trone Gang Gadu, Maitre de l'univers, le Dieu Supréme qui s’auto-créa.
C’est une musique également liée a la quéte des vertus morales d’indépendance, de
créativité et d’esprit de lutte contre la pauvreté aussi bien matérielle que spirituelle, mais
surtout liée a la quéte d’harmonie avec I'environnement naturel et le monde métaphysique.

C’est pourquoi, dans ce cadre, la matiere musicale est considérée comme étant une
« substance-corps ». L’ceuvre produite n’a du sens que lorsqu’elle se rapproche du sens de la
parole, celui du Verbe — énergie et source de toute sorte de créations. C'est une musique

14



qui, je le rappelle, est inscrite dans une stratification sociale ou des valeurs multiples et
variées sont véhiculées.

Les cérémonies aux cours desquelles musiques et danses bushinengé sont exécutées
aujourd’hui sont essentiellement funéraires, mais aussi des moments de divertissements
et/ou cérémoniels. Ces musiques se présentent, du reste, comme des spectacles complets :
musique et chants, danses, récitations scandées aux propos souvent légendaires. Le tout
constitue un ensemble des composantes vivement animées et colorées qui se déroulent sur
des places généralement bien définies, dans des lieux d’initiation ou de pratiques rituelles
voire de cérémonies tenues pendant plusieurs jours de suite. Il en est ainsi des funérailles
booko dei et de la levée de deuil puu baaka. Pendant ces cérémonies, I'assistance est
composée des maitres, des initiés et du public qui peuvent temporairement passer de
spectateurs, aux musiciens ou aux chanteurs, ou encore aux danseurs. Si certaines musiques
ici pratiquées sont réservées aux hommes ou aux femmes, le plus souvent, hommes et
femmes s’unissent dans I’exécution de la danse et des chants, le maniement des instruments
de musique étant la quasi exclusivité des hommes.

La disposition d’une scéne de performance musicale traditionnelle est a lI'image de
I'organisation sociétale, fondée sur la communauté a [I'échelle globale, avec une
structuration "clanique".

Que conclure du "dire musical" dans le contexte du marronnage pour la liberté des
Bushinengé en Guyane francaise ?

En guise de coda...

Pour clore cet article, rappelons que le marronnage est un fait et un mode de résistance a
toutes les formes de brutalités et de mauvaises conditions d’existence qu’imposent toutes
les formes d’esclavages, toutes les formes d’oppressions, brimant corps, ame et esprit;
détruisant mémoires et cultures, bref, anéantissant I’étre tout court. Il est la voie de liberté,
au sens large du terme. La question de liberté, comme le besoin que I'on en ressent, ne sont
pas I'exclusivité d’une seule communauté humaine quelconque.

A ce propos, et pour retrouver leur entiére liberté, les Bushinengé se sont dotés de la
musique comme une des armes capitales, en se servant intelligemment de ses codes, de son
langage et de son énergie. Car, si la musique catalyse bien le passé et le présent, elle est
aussi une culture qui se pratique a travers une recréation et une interprétation du sens de la
vie. Aussi vie sociale et vie musicale sont-elles souvent étroitement liées dans bon nombre
de sociétés humaines ol la musique se rattache au plus prées des activités pratiquées dans
des circonstances et des contextes sociaux bien définis.

15



Pour les Bushinengé traditionnalistes particulierement, la pratique musicale était, et
demeure encore, une extraordinaire force. S’y livrer, c’est comme se parer des puissances,
des énergies, mais aussi des symboles dont I"'univers physique cache derriere les apparences,
des significations, des réalités ou tout est signifiant pour l'initié. A I'époque ou leur dignité
humaine fut entierement bafouée, la musique leur servit de canal d’énergies que leur
procuraient leurs divinités, leurs ancétres, et donc de force pour leur survie, pour restaurer
leur étre, physique et spirituel. Leur musique participait ainsi a la sagesse des Anciens, dont
I’accés aux arcanes sous-jacentes est avant tout tabou, et demeure un privilége réservé aux
méritants désignés sur la base des prescriptions trés strictes.

Au-dela des besoins purement d’ordre matériel, I'enferment culturel que connurent les
Africains esclaves dans le continent sud-américain, en I'occurrence, est une des causes
fondamentales de besoin de s’affranchir du joug du maitre esclavagiste par les Marrons
(Bushinengé). En effet, la culture réunit en elle « un ensemble des facteurs permettant a
I'homme de faire s’épanouir le potentiel déposé dans I'ame, 'esprit et le corps » (Anakesa
Apollinaire, 2012 : 72). C'est ce que représente la musique des Bushinengé, qu’ils ont
exploité comme un "souffle second" qui leur a servi d’exploiter et d’enrichir leur potentiel
humain. Leur art musical est constitué de savoirs et de valeurs, dont la multiplicité de mailles
(musicales et extramusicales) - interagissant souvent de facon indissociable tout en étant
étroitement imbriqués -, furent exploités par leurs ancétres pour réussir leur marronnage, et
reconquérir leur liberté.

Leur musique leur a ainsi servi de puissance, dont l'acte revét une importance
communicationnelle égale a celle d’un discours parlé, tout en étant une maniére de penser
I"'univers, un processus par lequel se traduit aussi leur consolation et leur réjouissance, par
lequel ils obtiennent notamment guérison du corps et de 'dAme. A ce titre, leur musique est
un phénoméne étroitement lié a la vie qui, elle-méme, se structure autour d’'un ensemble de
codes contrbleurs d’énergie, énergie que I'homme accompli peut connaitre en s’y
conformant.

Ainsi, a travers le « dire musical », la musique participa-t-elle, de facon si singuliere, a la
reconquéte de la culture et de I’étre pendant le marronnage, tout en consolidant la double
vie (physique et métaphysique), celle du corps et de l'esprit, structurée autour d’un
ensemble de codes qui amena a la liberté physique et spirituelle dont jouissent encore
aujourd’hui les Bushinengé.

Et si la musique peut sembler comme le plus cher et le plus précieux des bruits, elle est en
méme temps dotée des rythmes (en tant que mouvements), des intonations et des timbres
(le sonore constitué dans le temps et projeté dans I'espace) qui représentent des voix
spécifiqgues et fondamentales, dont la qualité et la puissance échappent souvent a toute
définition pour quiconque ne sais pas I'entendre et l'utiliser.

16



ELEMENTS BIBLIOGRAPHIQUES

ANAKESA KULULUKA, Apollinaire, « Les voies du marronnage et la culture des libertés : itinéraire a
travers la culture musicale subsaharienne », in POUCET, Bruno (dir.), Marronnage et diversité
culturelle. Actes du colloque de la Biennale du Marronnage 2010, Matoury, Ibis Rouge, 2012, pp. 71-
84.

Id., L’Afrique subsaharienne dans la musique savante occidentale au XX¢ siecle, Paris, Connaissances
et savoirs, 2007.

CONFIANT, Raphaél, Negre Marron. Récit, Montréal, Québec, Ecriture, 2006.

DELCAMP, Maurice, Notation musicale pouvant remplacer les signes usuels et le plain chant pouvant
donner la connaissance de la musique sans maitre, préface de J.J. Barthélemy, Paris, Chez Chaillot
Editeurs, 1853.

DIANE, Manoussé, Critique de la raison orale. Les pratiques discursives en Afrique noire, préface de
Bonaventure Mvé-Ondo, Paris, Dakar, Celhto-IFAN-Karthala, 2005.

DUPRE, Ernest et NATHAN, Marcel, Le langage musical, préface de Charles Malherbe, Paris, Librairie
Félix Alcan. Maisons Félix Alcan et Guillaumin réunies, 1911.

CALAME-GRIAULE, Geneviéve, Ethnologie et langage : La parole chez les Dogon, Paris, Institut
d'ethnologie, 1987, 2e édition augmentée d'une postface de I'auteur (1/1965 chez Gallimard).

CALAME-GRIAULE, Genevieve et CALAME Blaise (dir.), Introduction a I'étude de la musique africaine,
La Revue musicale, carnet critique n° 238, Paris, Editions Richard-Masse, 1957.

HAMPATE BA, Amadou, Aspects de la civilisation africaine, Paris, Présence africaine, 1972.
LEVINAS, Emmanuel Levinas, L'Au-deld du Verset, Paris, Editions de Minuit, 1982.

MAM LAM FOUCK, Serge (dir.), Comprendre la Guyane d’aujourd’hui. Un département frangais dans
la région des Guyanes, Matoury, Ibis Rouge, 2007.

MAM LAM FOUCK, Serge et ANAKESA, Apollinaire, Nouvelle histoire de la Guyane, Matoury, lbis
Rouge, 2013.

Moomou, Jean, Les Boni a I’dge de I'or et du grand (takari » (1860-1969) : « temps de crises, temps
d’espoir », thése de doctorat en histoire et civilisations, Paris, EHESS, 2009.

Id., Les marrons Boni de Guyane — Luttes et survie en logique coloniale (1712-1880), Matoury, lbis
Rouge, 2013.

OUAKNIN, Marc-Alain, Le Livre brilé, Paris, Lieu commun, 1986, Paris, Points-Seuil, réédition 1993,
(1/1986).

PICARD, Frangois, « La tradition comme réception et transmission (Qabala et Massoret) »,
http://www.plm.paris-sorbonne.fr/IMG/pdf/musicologie generalisee rtmmam 1.pdf, consulté le 10
octobre 2012.

17


http://www.plm.paris-sorbonne.fr/IMG/pdf/musicologie_generalisee_rtmmam_1.pdf

POUCET, Bruno (dir.), Marronnage et diversité culturelle. Actes du colloque de la Biennale du
Marronnage 2010, Matoury, Ibis Rouge, 2012

ROUX, Michel, La pensée chinoise de I'art de se jouer des contraires. rouxmichel@club-inetrnet.fr,
www.intelligence-complexite.org/fileadmin/docs/0811amj.pdf, consulté le 3 mars 2014.

SCHNEIDER, Marius, « Le role de la musique dans la mythologie et les rites des civilisations non
européennes », in Roland-Manuel (éd.), Histoire de la musique, Paris, Gallimard, « Encyclopédie de la
Pléiade », vol. I, 1960, p. 131-214.

18


http://www.intelligence-complexite.org/fileadmin/docs/0811amj.pdf

