418

NECESSITE ET PERMUTABILITE DE L'ETRANGER

DANS LA CONSTRUCTION IDENTITAIRE "CREOLE"

Marie-José JOLIVET

La présente contribution se situe en contrepoint du propos général de
la table ronde. Elle porte sur le mode constitutif de 1'étranger et sa fonction dans
la recherche et I'affirmation de I'identité socio-culturelle et/ou nationale de type
"créole", & partir de 1'6étude comparative de divers exemples de relations
interethniques et interculturelles, pris parmi ceux gu'offrent les trois "Départe-
ments frangais" de la Caralbe : Martinique, Guadeloupe, Guyane.

Stricto sensu, le mot "créole" définit la descendance locale d'une
espéce importée et s'inscrit dans une double opposition : & ce qui est indigéne,
d'une part, et & ce qui est immédiatement étranger, d'autre part. On voit que sans
la nuance apportée par la notion d'immédiateté, les deux propositions seraient
antinomiques ; c'est par conséquent autour de cette seule nuance que se tisse le
véritable sens du mot "créole" : [a réalité qu'il recouvre proceéde d'une médiation.
Appliquée au genre humain et a ses productions, cette réalité, par dela le principe
créateur que sa définition implique, peut prendre des contours divers et en
quelque sorte perpétuellement remaniables en fonction du lieu ou l'on entend
situer la médiation (question de génération ? de temps ? d'acclimatation ?
d'assimilation ? de filiation ?...), les variations de ce lieu, dans le temps et dans
l'espace, amenant une saisie également variable des positions respectivement
occupées par les indigénes et les étrangers.

Pour comprendre la nature et la complexité du jeu socio-culturel
auquel correspond la production de l'étranger dans cette situation A trois termes
-indigéne, étranger, créole- il faut tout d'abord appréhender, & travers quelques
repéres , la diversité et l'instabilité des faits concernés. L'approche historique
permettra ensuite de mettre en relief un quatriéme terme, produit par Ila
domination coloniale et ses avatars, et d'en montrer le r6le dans les relations
entre les trois premiers. La production de l'étranger apparaitra alors comme une
fonction de la logique assimilationniste et de la crise de }'identité sur laquelle
cette derniére ouvre, mais une fonction instable, susceptible d'étre affectée par
des renversements, tels ceux qui s'amorcent avec I'émergence des idées
nationalistes.



419

REPERES

Aux Antilles, le mot "créale" sert surtout a qualifier la culture et la
langue issues de I'histoire spécifique qui s'y est enclenchée avec la colonisation
frangaise. On y parle aussi de Blancs créoles & propos des descendants des colons
mais cette expression devient rare ; & la Martinique, ot ils continuent & former un
groupe parfaitement circonscrit par la pratique maintenue de l'endogamie, ils sont
plutét désignés comme "Békés".

En Guyane o0, en tant que groupe individualisé, les Blancs créoles
ont disparu du champ social au cours de la seconde moitié du XIXe siécle, 1'usage
du mot "créole" n'est pas réservé & la culture et a la langue : il s'applique
également & la population majoritaire du pays.

Dans les années 1960-1970, la définition la plus courante que le
Créole guyanais donnait de lui-mé&me se construisait par référence a tous ceux qui
pouvaient clairement &tre caractérisés comme '"autres" ou "étrangers'. Parmi
ceux-la, on citait notamment : les "Primitifs", vocable sous lequel on regroupait
toutes les populations dites "tribales" de l'intérieur et du littoral occidental,
gu'elles soient amérindiennes ou "bosch" (c'est-a-dire issues des grands mouve-
ments de marronnage d'esclaves africains qui affectérent le Surinam au XVIlie
siecle) ;3 les Chinois, ceux de la seconde vague d'immigration qui, contrairement 2
leurs prédécesseurs. rapidement incorporés dans la population locale par
métissage, vivaient en colonie fermée ; les Brésiliens, dont le nombre croissant &
Cayenne et sur les chantiers de la base spatiale de Kourou suscitait alors des
inquiétudes ; ou encore les Sainte-Luciens et les Martiniquais, créoles aussi, sans
doute, mais antillais, voire "anglais" disait-on pour les premiers et qui, migrants
de la premiére génération, restaient considérés comme étrangers méme par ceux
qui en comptaient parmi leurs proches ascendants... Dans la petite et moyenne
bourgeoisie de Cayenne cette définition "en creux" était toutefois plus rare que
dans les milieux noirs mains favorisés : on avangait plutdt 'idée de métissage par
laquelle on affirmait alors sa filiation avec les anciens Blancs créoles du pays.

Depuis quelques années ce systéme de représentations tend & se
modifier sous les effets conjugués de deux phénomeénes : l'importance croissante
du nombre des immigrants haitiens sur lesquels les processus de rejet se focalisent
de plus en plus ; I'émergence d'idées nationalistes qui aménent certains guyanais
4 repenser le rapport du Créole aux indigénes et aux allogénes. Il n'empéche que
les relations interethniques et interculturelles y conservent un role prégnant.

On ne retrouve pas, aux Antilles, une mosaique de minorités
semblable & celle que connait la Guyane. Les populations "tribales", en
particulier, en sont absentes. En dehors des gens venus de l'Inde apres 1848, pour
travailler sur les plantations désertées par les Noirs libérés et dont la présence
est encore trés marquée dans certaines communes de la Guadeloupe -ils sont un
peu moins nombreux a la Martinique et assez faiblement représentés en Guyane-,
en dehors aussi des petits groupes de Libanais et de Syriens, d'ailleurs présents
dans les trois D.O.M., en dehors enfin des Békés de la Martinique et du groupe,
partout important, des Blancs métropolitains, la population antillaise est trés
majoritairement constituée de Créoles (pour reprendre la terminologie que



420

suggere l'usage guyanais). Or ce sont d'autres Créoles que Guadeloupéens et
Martiniquais désignent principalement comme étrangers : Haftiens et Dominicains
pour les premiers, Haitiens et Sainte-Luciens pour les seconds.

Est-ce a dire que, I'homogénéité ethnique étant plus grande, c'est
essentiellement par référence a la nationalité frangaise que sont ici produits les
étrangers ? La question est en fait beaucoup plus complexe. 1l suffit de savoir que
I'intégration d'un Guadeloupéen ou d'un Martiniquais dans l'tle pourtant dite
"soeur” n'est jamais évidente, et surtout que les Indiens sont communément
appelés du nom péjoratifs de "Coolies", que les descendants des travailleurs venus
d'Afrique apres I'abolition de l'esclavage sont encore désignés comme "Congos"
lorsqu'ils ne sont pas métissés et que, plus généralement, le phénotype reste le
critére d'une classification interne discriminante, pour avoir une premieére idée de
cette complexité. Tout comme en Guyane, la focalisation des rejets sur certaines
minorités est récente et couronne, plus qu'elle ne s'y substitue, les anciens modes
de classification. C'est donc la logique dant proceédent ces derniers qu'il faut en
premier lieu comprendre et, pour ce faire, mettre en perspective historique.

DE LA DISCRIMINATION A L'ASSIMILATION

La colonisation esclavagiste est la situation génératrice du fait
créole. La discrimination est la clef de l'ordre social bientét instauré par les
colons blancs. Elle s'exerce dans deux directions : a l'égard des indigénes
amérindiens que l'on tente d'abord de soumettre puis, a3 défaut, que 1'on extermine
(1) ou marginalise selon les cas ; & I'égard des noirs que l'on fait venir d'Afrique
pour les réduire a l'esclavage.

Quoique marquée par les nécessités de l'acclimatation a un nouveau
milieu dont les Amérindiens ont un certain type de maftrise technique qui ne va
pas sans inspirer les emprunts, la culture créole se crée avant tout dans la
confrontation entre la minorité dominante des colons blancs et la majorité
dominée des esclaves noirs. L'habitation -on dira plus tard la plantation- en est le
creuset.

Sur cette habitation, telle qu'on la voit surgir & la fin du XVlle
siecle, ne tarde pas a apparafitre une distinction entre esclaves "bossales", arrivant
directement d'Afrique, et esclaves créoles, nés sur place. Cette distinction se
perpétue avec la traite, jusque sous Louis-Philippe, en s'accentuant au fil des
temps ; ses manifestations interviennent a deux niveaux, le culturel et le social,
de maniére concordante et contradictoire & la fois.

(1) Plus que les combats armés, ce sont les maladies importées par les Blancs qui
sont responsables de la régression démographique des Amérindiens qui, dans
les petites tles, n'avaient pas comme sur le continent les moyens d'éviter les
contacts.



421

Au niveau culturel : les Bossales sont porteurs de traditions africaines
dont les Créoles, nés esclaves en terre d'exil, ont perdu la mémoire collective.
Ces derniers puisent donc, dans la mémoire bossale, les é&léments d'un
ressourcement, certes minimal de par la limitation des contacts due & la rigidité
des structures imposées par les mafltres, assez réel néanmoins pour les pousser a la
construction d'une identité propre, qui ne saurait se résumer a la seule condition
servile, qui leur permet au contraire d'échapper, sur ce plan, 3 la totale emprise
des maftres et qui, en ce sens, peut &tre comprise comme un mode de résistance a
I'oppression subie.

Au niveau social : l'esclavage n'est pas incompatible avec une
certaine différenciation sociale, si étroite soit-elle. Les Bossales sont générale-
ment affectés aux taches les plus dures, tels les travaux des champs. Ils propulsent
ainsi les Créoles, qui de plus sont en meilleure position pour mieux connaitre les
faibles ouvertures du systéme, vers des taches physiquement moins pénibles, voire
plus valorisantes (encadrement) et souvent plus proches du monde des maitres
(domesticité).

Par leur présence sans cesse renouvelée, les Bossales permettent donc
aux Créoles de conserver un lien avec les cultures africaines et, en méme temps,
de se hisser dans la hiérarchie coiffée par les Blancs. Cette ascension peut
déboucher sur l'affranchissement qui, souvent liée au métissage, implique
toutefois une adoption plus étroite du systéme de valeurs des Blancs, notamment
dans le domaine religieux.

Relativement ouverte au début de la colonisation, la hiérarchie
sociale ne tarde pas 3 étre frappée de discontinuité. Le groupe des colons blancs
se referme sur lui-mé&me pour mieux maintenir sa position dominante. Cela
n'empéche pas le métissage ; mais méme affranchis, les "gens de couleur” se
voient refuser la pleine reconnaissance de leurs droits d'hommes libres. La
discrimination raciale les rejette du c6té des esclaves. Pour conserver leur
position au sommet du trongon de hiérarchie que leur assigne l'impossible
intégration sociale au groupe dominant , ils doivent alors marquer d'autant plus
fortement leur différence avec les esclaves que leur liberté est plus relative. C'est
par une assimilation culturelle de plus en plus poussée qu'ils vont y parvenir.

Jusqu'alors, cette assimilation ne s'était jouée qu'ad l'échelle locale,
dans le rapport aux maftres blancs ; c'est maintenant le rapport & la métropole
qui devient décisif. Déja, la Révolution a fait apparaltre les limites de la
représentativité des colons blancs en matiére de civilisation frangaise. L'Empire
et la Restauration n'ont colmaté que partiellement la bréche ainsi ouverte. Sous
Louis-Philippe, le probléme de l'esclavage et de la discrimination raciale dans les
colonies devient l'objet, en France, d'un débat public qui prend en compte les
revendications des "gens de couleur" libres. Ces derniers se trouvent donc
confirmés dans l'idée que la seule voie & suivre, pour contourner -3 défaut de le
réduire- l'obstacle obstinément dressé par les colons, est bien celle d'une relation
plus directe avec la métropole, d'une assimilation plus compléte de ses valeurs.

La logique assimilationniste prend ainsi racine dans cette distorsion
du rapport aux Blancs. Cependant, seule |'abolition de l'esclavage, 2 travers le
changement juridique qu'elle entraine, peut en permettre I'enclenchement



422

véritable. On assiste alors & la montée de la bourgeoisie mulltre qui occupe
naturellement -elle y est "culturellement" préte- le champ, auparavant interdit,
des professions libérales et des charges publiques et érige la ville en théatre
privilégié de l'assimilation et de la promotion sociale corrélative.

Pour les Noirs libérés -désormais majoritairement créales, mais parmi
lesquels figurent encore des Bossales, introduits illégalement malgré l'interdiction
de la traite- I'itinéraire de promotion passe, dans un premier temps, par l'acces &
la petite propriété sur les terres délaissées par les colons. En Guyane ce
mouvement de dispersion marque la fin du syst&me de la plantation et c'est dans
le cadre de la ruée vers l'or (elle intervient dans les années 1870-80 et se
prolonge jusqu'aux années 1930) et de ses migrations que vont s'établir les
nouveaux rapports sociaux : nous y reviendrons. Aux Antilles, le systéme de la
plantation demeure en revanche dominant, et nul cultivateur, fGt-il indépendant,
n'y échappe entiérement. Ouvrier agricole, métayer ou petit exploitant satellite
de toute fagon trop pauvre pour pouvoir établir ses enfants, le Noir antillais reste
donc pris dans les contraintes de la plantation. Et s'il continue d'y forger son
identité et sa culture, il y reproduit également la hiérarchie phénotypique issue
de I'esclavage, comme substitut aux limites, toujours aussi étroites, de la mobilité
verticale. La réussite de la bourgeoisie mulatre offre un exemple qui ne peut que
renforcer ses préjugés. Elle lui désigne en outre ['assimilation comme moyen de
sortir du carcan de la plantation : moyen idéal, hors de portée du plus grand
nombre -seuls, quelques-uns parmi les moins pauvres peuvent envoyer leurs enfants
a ]'école dont la fréquentation ne représente de surcrolt qu'un tout premier pas
dans le chemin de I'assimilation- mais d'autant plus prégnant qu'il est justement
plus mythique.

On comprend alors comment, sur de telles bases, la départementa-
lisation mise en oeuvre 3 partir de 1947 va pouvoir ériger I'assimilation en
systéme avec quelque succés : il lui suffit de promouvoir 1'enseignement et
I'assistance. Mais quand le mythe devient réalité, ses contradictions affleurent...
Toutefois, avant que de déboucher sur des renversements de tendances, les
contradictions d'un systdme aussi solidement enraciné dans la conscience (ou
I'inconscient) des acteurs aménent d'abord des productions compensatoires, telles
celle de l'étranger, toujours fonction de la logique en place et des préjugés
existants.

LA PRODUCTION DE L'ETRANGER

Si la xénophobie fait partie intégrante du mode de fonctionnement
des sociétés créoles ici considérées, c'est d'abord comme prise en charge,
c'est-3-dire reprojection aprés intériorisation, de la discrimination qui jalonne leur
histoire. La réduction du Bossale, pur Africain, aux conditions de vie et de travail
les plus ingrates, le role du métissage dans l'ascension sociale du Créole et
singuliedrement dans 1'affranchissement, en méme temps que le maintien du Métis,
méme affranchi, dans une position d'infériorité par rapport au Blanc : tel est le
premier schéma intériorisé dont il faut aussi noter les ambivalences -& 1'égard du
Bossale, porteur de tradition africaine et du Blanc, modéle et obstacle & la fois-
qui fondent les renversements futurs.



423

Née de ce schéma et de la stratégie concertée des acteurs -muléatres
en l'occurence, la logique assimilationniste ne peut, au départ, que renforcer les
représentations "racialisées'" de la hiérarchie sociale. M&me lorsque, reprise par
les autorités départementales, elle tend & etre généralisée, elle conserve cette
fonction qui se module, voire s'enrichit, selon la conjoncture.

La logique assimilationniste pose le Blanc et sa culture comme
modele absolu celui de la civilisation. Plus abstrait que ne }'était son expression
créole, ce modele gagne en efficace : il améne, au moins momentanément,
I'effacement des ambivalences que nous signalions plus haut. e rapport au Blanc
et a sa culture devient I'axe ordonnateur de tous les autres rapports : la position
de chacun dans |'échelie sociale (comme production idéologique) ne se mesure plus
qu'a l'aune de la distance qui le sépare du modele, cette distance étant
appréhendée sur le double registre du phénotype et du culturel.

L'adhésion & un tel systéme de valeurs implique évidemment un
bénéfice. Pour le résumer d'une formule lapidaire, on pourrait dire : si "bas" que
I'on se trouve produit, on peut toujours y produire plus "bas" que soi. Pouvoir
stigmatiser un autre comme inférieur permet alors de s'inclure dans le cercle,
infiniment variable, d'une appartenance valorisante.

C'est peut-étre en Guyane que les manifestations concrétes de ce
systéme sont les plus aisément repérables. La classification par phénotypes, sans
étre absente, y est pourtant moins marquée qu'aux Antilles. Mais il y a les
Amérindiens et les "Bosch" qui, par leur fidélité a une arganisation sociale de
type tribal, peuvent étre d'emblée désignés comme "autres" par tous ceux qui ont
un mode de vie individualisé. Ici, la différence n'est pas & produire : celle est
donnée, Ce qui est produit, c'est sa traduction dans les termes du précédent
systéme de valeurs, qui permet de placer ces populations au point zéro du chemin
caonduisant a la "civilisation". [l s'agit en fait d'un double jeu d'inclusion [
exclusion, l'inclusion du type de différence marquant ces groupes, dans la
hiérarchie des valeurs créoles telle que la redéfinit la logique assimilationniste,
vient transformer l'altérité des "Primitifs" -le mot est indéniablement péjoratif
dans son usage guyanais- en une exclusion a partir de laquelle se dessine le cercle
maximal de |'appartenance valorisante au monde moderne.

L'intérét du cas guyanais, dans l'approche que nous tentons ici, est de
nous mettre en présence directe des quatre éléments -indigéne, bossale, créole et
blanc- qui fondent jusqu'd nos jours le jeu des interrelations ethniques ou
culturelles dans ces sociétés. LLe mode d'exclusion des "Bosch", toujours considérés
comme bossales (c'est-a-dire sauvages) malgré l'ancienneté de leur présence sur le
territoire américain, est en particulier trés révélateur du difficile rapport des
Créoles a l'africanité. C'est un exemple qu'il est utile d'avair en mémoire pour
comprendre le sens véritable de la revendication de la Négritude, dans
I'élargissement qu'on lui connafit depuis quelques années -nous le verrons plus loin.
Toujours est-il que tant que dure le régne de la logique assimilationniste, le rejet
de l'africanité est une nécessité de la construction identitaire créole, puisque
cette derniére tend alors vers le pb6le de l'européanité. Qu'advient-il lorsque
commencent & apparaitre les limites de l'assimilation et le leurre auquel elle
correspond comme mayen de promotion sociale générale ? Le rapport 2



424

I'africanité et & I'européanité s'en trouve-t-il radicalement modifié ? Pour
certains, sans doute ; mais globalement, la "crise" se traduit d'abord par un
renfarcement des processus d'exclusion comme systéme de défense.

C'est en ces termes qu'il faut appréhender, en Guyane, la focalisation
des rejets sur les Brésiliens, dans les années 1970, puis sur les Haitiens qui ont pris
la reléve. Plus qu'un phénaomeéne a proprement parler nouveau, cette xénophobie
se situe en effet dans l'exact prolongement des processus discriminatoires
antérieurs. Souvent cabocles (métissés d'Amérindiens), les Brésiliens émigrés en
Guyane sont tenus dans un mépris assez similaire a celui que !'on réservait
auparavant essentiellement aux "Primitifs" ; il en est de méme 2a I'égard des
Haitiens auxquels on reproche fondamentalement, sous couvert de stéréotypes
variés, une trop apparente africanité. Ce qui change, par rapport au systéme
antérieur, c'est que la différence n'est plus clairement inscrite dans le mode
d'organisation sociale. Certes, il y a bien une différence de pratiques culturelles
et de croyances, notamment avec le Vaudou haitien, mais le mode de vie
individualisé est commun & tous ; de plus, les Haitiens sont des Créoles. Cette
plus grande proximité implique donc toute une reconstruction de la différence.

Avant d'en venir 2 la logique de cette reconstruction, il faut rappeler
certaines particularités de la population créole de Guyane. L'importance des
migrations durant toute la période de la ruée vers l'or n'a pas été sans infléchir
I'évolution de cette population : nombreux sont les Guyanais qui ont des Antillais,
Martiniquais et surtout Sainte-Luciens parmi leurs proches ascendants. Et si l'on
remonte plus loin dans le temps, il faut aussi noter l'influence, sur la formation
de cette population, des migrants recrutés en Inde, en Afrique et en Chine, entre
1860 et 1880. Dés lors se pose la question des conditions auxquelles ces divers
émigrants ont pu étre intégrés : c'est tout le proces de créolisation guyanaise qui
est en cause. Nous en avons vu le schéma au temps de l'esclavage. Au temps de
I'orpaillage, interviennent en outre l'individualisme poussé & son niveau maximal
et 'affairisme qui, pendant plusieurs décennies, caractérisent I'organisation
socio-économique du pays. C'est ce contexte d'astructuration qui explique les
moindres manifestations de rejet 3 l'égard des étrangers qui peuvent alors
s'intégrer progressivement, par le jeu des unions matrimoniales.

Tout change avec la fin de l'orpaillage et ['avénement de la
départementalisation qui érige la logique assimilationniste en maoteur de la
restructuration socio-économique et culturelle. La créolisation marque un temps
d'arrét au profit d'une reprise de l'affirmation identitaire qui, alors poussée vers
le pole de l'européanité, sécréte nécessairement les exclusions que l'on a
signalées.

Avec le rejet des Hailtiens, cependant, une dimension nouvelle
apparaflt : la peur. L'imaginaire collectif multiplie par deux ou par trois le nombre
réel de ces immigrants ; on craint d'étre irrémédiablement submergé par une
culture dont les points forts, tels le Vaudou, n'ont pas leur équivalent dans la
culture guyanaise. Ces craintes sont & la mesure des incertitudes identitaires que
suscitent les failles, encore inconsciemment repérées, de la logique assimilation-
niste. Des l'instant ol 1'européanité se dérobe, il devient nécessaire de redéfinir
la créolité de maniére plus restrictive. L'une de ces manieéres (l'autre est la
Négritude) consiste 2 construire les critéres qui vont permettre d'exclure les
Haitiens malgré (A cause de) la proximité que leur confére leur propre créolité.



425

C'est alors le niveau d'africanité que l'on mesure, toujours sur le double registre,
bien expérimenté, du phénotype et du culturel. Ainsi compense-t-on les impasses
de la logique assimilationniste, sans la remettre fondamentalement en cause.

On retrouve des processus semblables aux Antilles, & I'égard des
immigrants dominicains, haTtiens et sainte-luciens. Si la focalisation marguant
ainsi les rejets correspond au renforcement des vieilles représentations
discriminantes qui depuis trois sieécles "gérent la proximité", la crise d'identité,
corrélative & celle de la logique assimilationniste, se manifeste aussi par un
retour en force des ambivalences -le phénoméne existe également en Guyane,
mais il y est moins caractérisé. Le rapport aux HaTtiens est de ce point de vue
instructif ¢ en leur attribuant plus d'africanité, on leur attribue en méme temps
plus de puissance magique et, comme croyancegs et pratiques magiques imprégnent
la culture antillaise, on vient de loin consulter leurs guérisseurs. Ils sont donc
objet & la fois de mépris et de respect, de rejet et d'envie...

L'ETRANGER ET L'EMERGENCE DU NATIONALISME

Le retour des ambivalences, dont nous venons d'évoquer un aspect,
s'inscrit en fait dans le sillage du mouvement de revalorisation de la Négritude.
Initié par A. Cesaire, L.S5. Senghor et le poéte guyanais L.G. Damas a la fin des
années 1930, ce mouvement n'a d'abord touché que le monde des intellectuels.
Repris dans la montée actuelle du nationnalisme, il tend aujourd'hui a se
radicaliser. Sous cette forme nouvelle, il correspond & un complet retournement
de la logique assimilationniste : c'est désormais le pble de |'africanité qui est mis
en avant, provoquant un jeu d'exclusions équivalent du précédent, mais inversé.
Désigné comme |'oppresseur dont il faut se libérer, le Blanc est constitué en
ennemi extérieur, comme dans le cadre d'une situation coloniale "classique", a
laquelle il est d'ailleurs fait explicitement référence. Mais constituer le Blanc en
ennemi extérieur, c'est le constituer d‘abord en étranger total, avec lequel on ne
saurait avoir rien de commun. Au niveau de l'identité, il s'agit donc de refouler
I'européanité au nom de l'africanité, tout comme on refoulait auparavant
I'africanité au nom de l'européanité. Cela peut aller jusqu'ad la négation de toute
réelle influence, en profondeur, de la culture frangaise sur la formation de la
culture créole : l'européanité n'aurait été que ['habillage trompeur d'une
africanité fondamentale.

Quoique minoritaire, & ce degré de radicalisation, ce recentrage sur
I'africanité n'est pas sans répercussion sur I'évolution des représentations. Il faut
dire qu'il s'inscrit lui-mé&me dans un mouvement plus général de revalorisation de
la culture créole -a commencer par la langue. Mais aprés tant d'années
d'infériorisation intériorisée, le retour des valeurs refoulées ne saurait s'effectuer
sans probléme. Si les certitudes vacillent, elles ne sont pas pour autant forcément
remplacées par d'autres certitudes. C'est en ce sens qu'il y a crise et celle-ci peut
méme, on l'a vu, entrainer des surench&res dans le systéme discriminatoire
existant. En fait, & travers cette crise et ses vécus divers, c'est toute l'identité
créole qui se cherche. Et s'il apparait désormais qu'elle ne peut plus se définir a
partir de son seul rapport a l'européanité, ses contours n'en restent pas moins a
préciser.



426

L'affirmation de I'idée nationale ne s'arréte toutefois pas a
I'expulsion du colonisateur. Elle oblige aussi & repenser la place des autres
minorités, dans le passé et le présent, et & repaser ainsi, plus généralement, le
probléme de l'indigénéité.

On a vu le type de rapport que les Créoles guyanais entretiennent
avec les populations tribales présentes sur le territoire. Ici, l'indianité et
I'africanité sont concrétisées et c'est & ces formations concrétes que les Créoles
réagissent par l'exclusion que l'on sait. Aux Antilles, I'absence de telles
concrétisations permet des constructions toutes différentes : Indiens caraibes et
Marrons africains symbaolisent avant tout la résistance a |'esclavage. En tant que
tels, ils peuvent alors devenir les héros du "mythe fondateur”" de la nation a venir.
Ainsi voit-on apparaitre, dans "Le quatriéme siécle" d'E. Glissant, le personnage
de papa Longoué, vieux quimboiseur vivant dans la solitude des mornes, comme
ses ancétres marrons, dernier héritier d'une longue lignée rebelle, détenteur de la
pleine mémaire du passé et qui, dés lors essentiel au devenir du pays, ne saurait
mourir complétement : "Taris, les Longoué reposaient en tous". Plus que simple
retour vers l'africanité, ce point de vue est celui du réenracinement. M&me si son
écho est resté limité -dans la langue populaire un négre "marron' signifie toujours
un voyou, un bandit, indiquant par-l4 méme la longue intériorisation de |' ordre
autrefois imposé par le maftre- il marque un tournant important dans l'approche
du patrimoine antillais, ol la mémoire bossale s'incorpore comme une semence.

Le rapport aux Indiens caraibes du passé, quant a lui, fait plut6t
l'objet d'une ressaisie en termes de filiation : nombreux sont désormais les
Antillais 4 revendiquer quelque lointain ascendant caraibe ; on tend aussi &
souligner l'apport amérindien 2 la culture créole. Cette mise en relation de
filiation avec ces occupants d'avant la colanisation et la transplantation, et de ce
fait compris comme autochtones -bien qu'ils soient eux-mémes venus du continent
américain-, vient alors légitimer le sentiment d'indigénéité progressivement
acquis au fil de la créolisation, par effacement de la différence initiale que nulle
présence proprement autochtone ne rappeile plus.

En Guyane, si I'émergence de l'indépendantisme au cours des années
1970 améne a reconsidérer les contours de la nationalité guyanaise, s'il devient
ainsi nécessaire aux Créoles de repenser leur rapport aux populations tribales et
surtout aux amérindiens qui commencent a s'organiser pour affirmer leurs droits
sur leurs terres ancestrales, il ne saurait y avoir de ré-appropriation de ces
groupes en termes d'héritage ou de filiation. Sans doute y a-t-il aujourd'hui
quelques Guyanais créoles pour ‘revendiquer une ascendance indienne -mais
également lointaine et imprécise- et qui, par conséquent, ne modifie en rien le
rapport concret aux groupes existants. Or, personne ne peut nier que ces derniers
sont les seuls véritables détenteurs de l'indianité, tout comme les "bosch" sont,
sinan les seuls, du moins les plus fidéles détenteurs, en Amérique, de l'africanité.
Dans la mesure ou, par la production du colonisateur comme étranger, la nation
guyanaise s'affirme en refusant |'européanité, il iui est indispensable dés lors,
pour se légitimer pleinement, d'intégrer ces '"autres", exclus d'hier, au sujet
collectif qu'elle entend constituer. Mais le mode de cette intégration reste
problématique et, en l'absence d'autres modeéles, la tentation de la créolisation
-version recentrée de l'assimilation dénoncée, mais seule porteuse d'une
indigénéité globale- risque de prévaloir.



427

Si la production du colonisateur comme étranger retourne la logique
assimilationniste, la coanstruction de I'indigénéité n'entraine cependant pas la
nécessité d'intégrer les minorités immigrées. D'une certaine maniére, elle est
méme porteuse d'exclusion & I'égard de ces étrangers immédiats dont se
distinguent par définition les Créoles -au sens premier du terme, qui impligque gue
les immigrés ne peuvent étre créoles que dans leurs propres pays- et en
I'occurrence d'autant plus fortement que la créolité, dés l'instant ol elle se veut
constitutive d'une nation, tend précisément vers l'indigénéité a laquelle elle
s'opposait au départ. C'est donc plutdt en tant qu'elle favorise le retour des
ambivalences que l'affirmation de l'idée nationale peut amener, & terme, une
maodification du rapport & ces minorités.

Il n'est guére possible d'apporter une conclusion & un tel sujet. On
aimerait pouvoir dégager les grandes lignes du devenir des relations intercultu-
relles dans ces pays. Mais ce ne pourrait &tre qu'un discours prophétique :
l'expérience montre que dans un monde aussi complexe, aussi chargé d'un passé
aux résurgences imprévisibles, des retournements ou des infléchissements peuvent
toujours advenir, &8 des moments inattendus..

Nous terminerons donc en souhaitant simplement l'ouverture d'un
débat comparatif. Aussi marqués soient-ils par une histoire spécifique, les cas que
nous avons abordés ne sauraient étre considérés comme de pures exceptions. Le
probléme de I'assimilation, par exemple, toujours d'actualité dés qu'il est question
du rapport d'une société aux étrangers qu'elle accueille, ne se trouve-t-il pas
utilement éclairé lorsque l'on voit, comme ici, I'assimilation fonctionner comme
double mode d'intégration et de rejet ? ..



428

BIBLIOGRAPHIE SUCCINTE
BENOIST (J) 1963 - Les Martiniquais : anthropologie d'une population métissée,
Paris, Bull. et Mém. de la Soc. d'Anthropologie, 4-XI.

BENOIST (J) 1979 - L'organisation sociale des Antilles, Ottawa, Etudes créoles,
AUPELF 1 - 79

CESAIRE (A) 1956 (réed.) - Cahier d'un retour au pays natal - Paris, Présence
Africaine.

CESAIRE (A) 1955 - Discours sur le colonialisme - Paris, Présence Africaine.

CHAULEAU (L) 1973 - Histoire antillaise : la Martinique et la Guadeloupe du
XVlle siécle & la fin du XIXe siécle - Pointe-a-Pitre, Désormeaux.

GIRAUD (M) 1979 - Races et classes a la Martinique - = Paris, Anthropos.
GISLER (A) 1981 - L'esclavage aux Antilles Frangaises, Paris, Karthala.
GLISSANT (E) 1964 - Le quatriéme siecle - Paris, Seuil.
GLISSANT (E) 1981 - Le discours antillais - Paris, Seuil.

HURAULT ( J.-M.) 1961 - Les Noirs réfugiés Boni de la Guyane Frangaise, , Dakar,
IFAN. : :

HURAULT (3.-M.) 1972 - Frangais et Indiens en Guyane - . Paris, U.G.E. (10/18).

JOLIVET (M.-2.) 1982 - La question créole , Paris, ORSTOM.

’

JOLIVET (M.-J.) 1985 - Migrations et Histoire dans la "Caraibe francgaise",
Paris, Cahier des Sciences Humaines de I'ORSTOM , vol. XXI, n°1.





